
Geschlechterreflektierte  
Pädagogik gegen  
Diskriminierung und  
Rechtsextremismus
Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm
Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. (HG.) 



2 Dissens



Inhaltsverzeichnis
Einleitung� 4

Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Diskriminierung und Rechtsextremismus | Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm� 5

Diskriminierung | Katharina Debus � 8

Mikroaggressionen | Iven Saadi und Katharina Debus � 12

Rechtsextremismus | Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner� 14

1 Geschlechterreflektierte Pädagogik als Prävention� 16

Geschlechterreflektierte Pädagogik | Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm� 17

Prävention von Diskriminierung und Gewalt durch Geschlechterreflektierte Pädagogik | Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner� 28

Intersektionalität, Kreuz-Hierarchien und Problemscheinwerfer in der pädagogischen Arbeit zu Geschlechterverhältnissen  
| Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm� 32

(An)Erkennen – Entlasten – Fördern – Begrenzen/Bestärken: vier Säulen der Geschlechterreflektierten Pädagogik  
| Ulla Wittenzellner, Till Dahlmüller, Lino Köhler und Sarah Klemm� 38

2 Gestaltung von Lernsettings� 44

Einleitung: Lernen zu Diskriminierung | Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner � 45

Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung | Katharina Debus und Iven Saadi � 46

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend? | Katharina Debus� 58

Verletzlichkeit und Diskriminierung - Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit | Katharina Debus und Iven Saadi� 74

3 Aktuelle Phänomene antiegalitärer Geschlechterpolitiken� 87

Rechte Geschlechterbilder | Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm � 88

Trans*feindlichkeit | Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner � 91

(Neue) Spielarten des Antifeminismus | Johanna Rükgauer� 95

Maskulinistische Influencer | Ulla Wittenzellner, Till Dahlmüller, Lino Köhler und Sarah Klemm� 98

Antifeministische Deutungsmuster zu geschlechtsbezogener Gewalt | Yannik Markhof � 103

4 Methodik-Didaktik� 108

Verlustspur des Subjekts � 109

Handlungspolygon� 112

„Echte Männer“ vs. echte Männer � 114

Eine Geschichte zu einem meiner Namen � 116

Wünsche an die Arbeitsweise | Katharina Debus und Iven Saadi� 118

Selbstreflexion I: Meine Haltung zu meinen Adressat*innen | Katharina Debus und Iven Saadi� 123

Selbstreflexion II: Emotionen im Lernen zu Diskriminierung und zu Geschlechterverhältnissen | Katharina Debus� 125

 
Literaturverzeichnis� 128

Impressum� 138



4 Dissens

Einleitung



Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Diskriminierung und Rechtsextremismus 5

Geschlechterreflektierte 
Pädagogik gegen 
Diskriminierung und 
Rechtsextremismus
Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm

1	 Erklärungen für Begriffe im Themenfeld sexuelle, geschlechtliche, familiäre Vielfalt finden sich in Kurzfassung in folgenden Glossaren:  
https://genderdings.de/gender-woerterbuch/ und https://queer-lexikon.net/lexikon/glossar/. Für niedrigschwellige, ausführlichere Erläuterungen 
und Denkanstöße empfehlen wir die Themenseiten unserer Seite: https://genderdings.de.

Im Sommer 2025, als wir an dieser Handreichung schreiben, 
liegen Monate hitzig geführter gesellschaftlicher Debatten um 
Geschlechterverhältnisse, Selbstbestimmung und vielfältige 
Lebens- und Liebensweisen hinter uns. Zuletzt hat die ver-
hinderte Wahl von Dr. Frauke Brosius-Gersdorf zur Bundes-
verfassungsrichterin, aufgrund ihrer angeblichen Haltung zu 
Schwangerschaftsabbrüchen, wieder einmal deutlich gemacht, 
wie zentral Diskurse um Geschlechterthemen im Moment von 
(extrem) rechter Seite gesetzt und politisch instrumentalisiert 
werden. Nicht nur die Frage nach reproduktiven Rechten wird 
in den letzten Jahren vermehrt durch (extrem) rechte Deutun-
gen bestimmt. Auch Themen wie die Selbstbestimmung von 
trans*, inter* und nicht-binären (tin*) Personen, vielfältige 
Familienmodelle, Gleichstellungspolitiken und feministische 
Arbeit gegen geschlechtsbezogene Gewalt werden von ex-
trem rechten Akteur*innen angegriffen.1 Und das leider mit 
großem Erfolg, wie beispielsweise die verhinderte Wahl von 
Dr. Brosius-Gersdorf zeigt. Extrem rechte Deutungsangebote 
sind für viele Menschen naheliegend oder attraktiv – nicht 
zuletzt, da sie auf Diskriminierungsstrukturen beruhen, die 
unsere gesamte Gesellschaft weiterhin durchziehen.

Unser Projekt „Schnittstelle Geschlecht – Geschlechter-
reflektierte Bildung als Prävention von Sexismus, Vielfalts-
feindlichkeit und Rechtsextremismus“ setzt u.a. an diesen 
Entwicklungen an. Im Rahmen des seit April 2020 laufenden 
Projekts entwickeln wir die bei Dissens – Institut für Bildung 
und Forschung e.V. über Jahre hinweg erarbeiteten Ansätze 
und Bildungsformate zu Geschlechterverhältnissen, geschlech-
terreflektierter Pädagogik, geschlechterreflektierter Rechts-
extremismusprävention und (Anti-)Diskriminierung weiter. 

Wir entwickeln Materialien und Bildungsangebote, haupt-
sächlich für pädagogische Fachkräfte und Multiplikator*innen, 
teils auch für weitere Interessierte und Engagierte sowie 
Jugendliche und junge Erwachsene. Unser Projekt bewegt 
sich auf der Schnittstelle von Rechtsextremismusprävention, 
geschlechterreflektierter Pädagogik und Bildungsarbeit gegen 
Diskriminierung – und die Texte in dieser Handreichung tun 
dies ebenso. 

Die genannten (extrem) rechten Diskurse machen vor 
unserer pädagogischen Arbeit nicht Halt. Die Teilnehmer*in-
nen unserer Fortbildungen und Workshops – v.a. pädagogische 
Fachkräfte und Multiplikator*innen aus unterschiedlichen 
Kontexten – sind in den seltensten Fällen selbst rechten 
Szenen zuzuordnen. Sie erzählen uns allerdings von einem 
Erstarken (extrem) rechter Einstellungen und diskriminie-
render Verhaltensweisen in ihrer Praxis. Die Grenzen des 
Sagbaren hätten sich verschoben. Viele Jugendliche, junge 
Erwachsene, Eltern und auch Kolleg*innen verträten se-
xistische, misogyne, homo-, inter*- und trans*feindliche 
Einstellungen lautstark und selbstbewusst. Besonders wenn 
sie vielfältige Lebens- und Liebensweisen, Gruppenbezogene 
Menschenfeindlichkeit und Diskriminierung thematisierten, 
würden deutliche Ablehnung und Widerstand spürbar. Und 
auch bei Teilnehmer*innen, die sich selbst als gerecht, dis-
kriminierungskritisch und vielfaltsbejahend begreifen, kommt 
es immer wieder zu Situationen, in denen diese Fragmente 
rechter Ideologien reproduzieren. 

Uns beschäftigt vor diesem Hintergrund die Frage, was 
Geschlechterreflektierte Pädagogik leisten kann, um eine 
demokratische, plurale Gesellschaft zu stärken. 

https://genderdings.de/gender-woerterbuch
https://queer-lexikon.net/lexikon/glossar
https://genderdings.de


6 Dissens

Ziel und Aufbau dieser Handreichung

Wie lassen sich pädagogische Formate so gestalten, dass sie Lernprozesse für möglichst viele Personen ermög-
lichen? Welche Rolle spielt Geschlecht in dieser Auseinandersetzung und inwiefern kann Geschlechterreflektierte 
Pädagogik, (extrem) rechten und diskriminierenden Einstellungen und Verhaltensweisen entgegenwirken? Und 
wie können unsere Teilnehmer*innen so qualifiziert und bestärkt werden, dass sie in ihren Umfeldern als Multi-
plikator*innen wirken können? Um diesen Fragen nachzugehen finden sich im Einleitungsteil kurze Texte um 
grundlegende Begriffe/Konzepte zu klären (Diskriminierung, Mikroaggressionen und Rechtsextremismus).
 

Teil 1  
Geschlechterreflektierte Pädagogik  
als Prävention

Im ersten Teil dieser Handreichung „Geschlechterreflektiert 
Pädagogik als Prävention“ erläutern wir die Grundlagen Ge-
schlechterreflektierter Pädagogik und unserer pädagogischen 
Praxis gegen Diskriminierung. Wir klären, was wir unter 
Geschlechterreflektierter Pädagogik verstehen und erläu-
tern zentrale Konzepte, wie Männlichkeits-, Weiblichkeits-, 
Trans*-, Inter*- und Nicht-Binaritäts-Anforderungen. Wir 
gehen darauf ein, wie wir die Konzepte Intersektionalität, 
Kreuz-Hierarchien und Problemscheinwerfer für unsere 
pädagogische Arbeit nutzen, und inwiefern Geschlechter-
reflektierte Pädagogik präventiv gegen Rechtsextremismus 
und Diskriminierung wirken kann.

Teil 2  
Gestaltung von Lernsettings

Bei der Konzeption und Reflexion unserer Bildungsangebote 
setzen wir uns viel mit Dynamiken auseinander, die uns in 
unseren Formaten begegnen. Pädagogische Settings kön-
nen im schlechtesten Fall dazu beitragen, dass Menschen 
die Auseinandersetzung mit Diskriminierungsverhältnissen 
abbrechen, oder sich sogar diskriminierenden Deutungs-
angeboten und Verhaltensweisen zuwenden. Damit dies 
nicht geschieht, ist es aus unserer Sicht hilfreich, sich mit 
Spannungsverhältnissen zu beschäftigen, die u.a. aufgrund 
unterschiedlicher Wissensstände, Bedürfnisse, Lerntypen, 
Positionierungen und Mehrfachzugehörigkeiten innerhalb 
von Gruppen entstehen können, und zu versuchen, diese 
bewusst zu navigieren. Wie wir damit in heterogenen Gruppen 
umgehen und unsere pädagogischen Formate mit Blick auf 
die oben genannten Ziele gestalten, darum drehen sich die 
Artikel im zweiten Teil dieser Handreichung, „Gestaltung 
von Lernsettings“. 

Teil 3  
Aktuelle Phänomene antiegalitärer  
Geschlechterpolitiken

Um in der pädagogischen Arbeit gegen (extrem) rechte Ge-
schlechterpolitiken vorgehen zu können, braucht es Wissen 
darüber, wie die Narrative der extremen Rechten funktionieren 
und welche Themen uns derzeit besonders in pädagogischen 
Settings begegnen. Im dritten Teil dieser Handreichung, „Ak-
tuelle Phänomene antiegalitärer Geschlechterpolitiken“, gehen 
wir deshalb neben den Grundzügen rechter Geschlechterbilder 
auf einige aktuelle Phänomene ein, die in unserer pädagogi-
schen Praxis derzeit besonders relevant sind. Hierzu gehö-
ren die gegenwärtig massiv zunehmenden trans*feindlichen 
Mobilisierungen, Tradwives und maskulinistische Influencer, 
deren Erfolge u.a. mit den Dynamiken Sozialer Medien zu-
sammenhängen, sowie antifeministische Deutungsmuster zu 
geschlechtsbezogener Gewalt, die besonders emotionalisierend 
wirken und großes Mobilisierungspotential entfalten. Die 
Auswahl der Artikel ist dabei keine vollständige Abbildung 
aktueller rechter Geschlechterpolitiken. Für einen Einblick in 
weitere Themenfelder empfehlen wir die Handreichung „Zwi-
schen Sensibilisierung und Handlung in der Bildungsarbeit zu 
Antifeminismus“, die 2023 von unseren Kolleg*innen Laura 
Sasse und Maiken Schiele herausgegeben wurde. In den Arti-
keln dieses Teils werden teils diskriminierende – insbesondere 
sexistische, rassistische, trans*-, inter*- und queerfeindliche 
– Narrative und Äußerungen reproduziert. Bitte überlegen Sie 
sich daher vor dem Lesen, ob Sie sich gerade damit konfron-
tieren möchten, und achten Sie beim Lesen auf sich.

Teil 4 
Methodik-Didaktik

Der vierte und letzte Teil dieser Handreichung beinhaltet 
eine kleine Auswahl an Methoden, die wir für die Arbeit mit 
unterschiedlichen Zielgruppen hilfreich finden und auf die wir 
in verschiedenen Texten verweisen. Außerdem findet sich in 
diesem Teil ein Text zu Wünschen an die Arbeitsweise, die 
wir Teilnehmenden zu Beginn von Veranstaltungen vorstellen 
und die zu gelungenen Lernprozessen beitragen können. 
Zuletzt finden sich in Teil 4 auch zwei Arbeitsblätter, die für 
die Reflexion und Weiterentwicklung der eigenen Haltung zu 
Adressat*innen bzw. des Umgangs mit Emotionen im Lernen 
zu Diskriminierung genutzt werden können.



Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Diskriminierung und Rechtsextremismus 7

Zielgruppe

Die Handreichung richtet sich an pädagogische Fachkräfte 
und Multiplikator*innen, die in unterschiedlichen Settings 
tätig sind. Dies können einerseits Lernräume sein, in denen 
explizit zu Geschlechterverhältnissen, Diskriminierung und 
Vielfalt gearbeitet wird (beispielsweise in kurzzeitpädago-
gischen Formaten mit Jugendlichen oder Erwachsenen). Sie 
ist andererseits auch für pädagogische Fachkräfte gedacht, 
die in formalen Lernsettings Geschlechterverhältnisse, Dis-
kriminierung und Vielfalt mitthematisieren oder als Quer-
schnittsthemen einbringen (beispielsweise in Schulklassen). 
Schließlich richtet sie sich auch an Personen, die mit ge-
mischten Gruppen zu unterschiedlichen Themen arbeiten 
und einen bewussteren Umgang mit Heterogenität finden 
wollen (zum Beispiel in Jugendfreizeitangeboten). 

Die einzelnen Artikel sind in sich abgeschlossen und können 
unabhängig voneinander gelesen werden. Alle Literaturhin-
weise finden sich gebündelt im Literaturverzeichnis am Ende 
der Handreichung. Verweise auf andere Artikel innerhalb 
der Handreichung sind mit „→ Kurz-Titel“ gekennzeichnet. 
Der jeweilige Kurztitel findet sich zu Beginn jedes Textes. 

Grundsätzlich versuchen wir, in unserer (Fort-)Bildungspraxis 
Räume zu schaffen, in denen vielfältige Identitäten, Zuge-
hörigkeiten und Lebensweisen anerkannt und wertgeschätzt 
werden und in denen bei Gewalt und Diskriminierung klare 
Grenzen gesetzt werden.

Das bedeutet aktuell vermehrt bei (extrem) rechten 
Aussagen und Abwertungen in Bezug auf Geschlecht und 
Sexualität zu intervenieren und (extrem) rechten Erzählungen 
klar zu widersprechen. Darüber hinaus bemühen wir uns, 
einen Lernraum zu schaffen, in dem ohne Angst Fragen 
gestellt werden können und eine offene, fehlerfreundliche 
Atmosphäre herrscht. Wir versuchen, unsere Bildungs-
formate so zu gestalten, dass wir darin nicht nur inhaltlich 
zu Geschlechterverhältnissen, Diskriminierung und Vielfalt 
arbeiten, sondern parallel auch mit den Teilnehmenden in der 
Gruppe einen diskriminierungssensiblen und wohlwollenden 
Umgang mit Heterogenität erarbeiten und erproben. Dabei 
finden wir es zum einen zentral, empowernd zu arbeiten 
– also Menschen zu stärken, denen Diskriminierung wider-
fährt. Gleichzeitig wollen wir allen Teilnehmenden utopische 
Momente ermöglichen und in unseren Veranstaltungen im 
Kleinen erfahrbar machen, wie ein demokratisches, solida-
risches, fehlerfreundliches und diskriminierungssensibles 
Miteinander aussehen kann. Zusätzlich geht es uns immer 
auch darum, an nicht-diskriminierenden Verhaltensweisen 
und Handlungsoptionen zu arbeiten. 

Wir hoffen, diese Handreichung kann einen Beitrag dazu 
leisten, pädagogische Angebote in diesem Sinne bewusster 
zu gestalten und schwierige oder herausfordernde Situationen 
im Lernen zu Diskriminierung besser zu bewältigen.



8 Dissens

Diskriminierung 
Katharina Debus

Um Geschlechterverhältnisse zu verstehen und in diesem Kontext pädagogisch handlungsfähig zu werden, ist 
es notwendig, auf Grundwissen zu Diskriminierung zurückzugreifen, da Diskriminierung diese Verhältnisse 
durchzieht. 

1	 Für eine tiefergehende Beschäftigung mit rechtswissenschaftlicher Diskriminierungsforschung über individuelle Rechte hinaus vgl. Pärli 2017.

Es gibt verschiedene Perspektiven  
auf Diskriminierung: 

Im juristischen Kontext und bei Beschwerdestellen ist ein 
individueller Blick zentral, da es darum geht, individuelle 
Gleichbehandlung einklagen zu können bzw. sich gegen 
individuelle Ungleichbehandlung zu wehren.1 Aber auch 
juristisch wird zwischen individueller Diskriminierung und 
Diskriminierung einer Menschengruppe unterschieden, die 
dann als Gegenmaßnahme z.B. Quoten rechtfertigt. 

Für pädagogisches Handeln ist meines Erachtens ein 
komplexerer und weniger individualisierender Blick wichtig, 
der auch gesellschaftliche und institutionelle Strukturen 
sowie Gruppendynamik einbezieht, da alle diese Faktoren 
das pädagogische Geschehen beeinflussen. In Anlehnung 
an Albert Scherr schlage ich folgendes soziologisches Dis-
kriminierungsverständnis vor: 

„Diskriminierung besteht a) in der sozialen Konstruk-
tion und Verwendung von Klassifikationssystemen, die als 
Differenzkonstruktionen charakterisiert werden können, mit 
denen b) Gruppenkategorien […] und Personenkategorien 
[…] unterschieden werden, die c) mit gesellschaftlich folgen-
reichen Vorstellungen über vermeintlich typische Merkmale 
sowie d) Annahmen über Ähnlichkeit und Fremdheit, Nähe 
und Distanz, Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit sowie 
e) nicht zuletzt über angemessene Positionen im Gefüge der 
gesellschaftlichen Hierarchien (Machtverhältnisse, sozioöko-
nomische Ungleichheiten, Prestigehierarchien) verbunden 
sind“ (Scherr 2017: 44). 

Heruntergebrochen auf Mann-Frau-Verhältnisse hieße 
das z.B., dass a) Geschlecht als grundlegendes gesell-
schaftliches Unterscheidungsmerkmal konstruiert wird, 
dass entsprechend b) Männer und Frauen als grundsätzlich 
verschiedene Gruppen und Personen unterschieden wer-
den, denen c) vermeintlich typische Merkmale zugeschrie-
ben werden (z.B. rational oder durchsetzungsfähig versus 
emotional oder empathisch sein). Dies ist verbunden mit 
der Annahme, dass sich Männer untereinander und Frau-
en untereinander ähnlicher seien als Männer und Frauen. 

Und nicht zuletzt – und entscheidend – ist dies verknüpft mit 
gesellschaftlichen Hierarchien, z.B. damit, dass Männer im 
Schnitt mehr verdienen und in politischen und ökonomischen 
Machtpositionen stärker vertreten sind. Ergänzen würde 
ich Scherrs Definition dahingehend, dass Hierarchisierung 
auch subtilere Formen annehmen kann, z.B. dass Menschen 
aufgrund ihrer Gruppenzugehörigkeit bestimmte Interessen 
und Fähigkeiten in ihrer Sozialisation nahegelegt werden 
(z.B. soziales oder Familien-Interesse versus Technik-In-
teresse), die dann gesellschaftlich unterschiedlich bewertet 
werden. Neben einer direkten Hierarchisierung ist auch eine 
Konstruktion als bedrohlich relevant, aus der dann Entrech-
tung, Diskriminierung bzw. Gewalt legitimiert wird, wie wir 
das u.a. einerseits im Rassismus und Klassismus finden und 
andererseits in antisemitischen Überlegenheitskonstruktio-
nen und Verschwörungserzählungen. Nicht zuletzt ist auch 
vermeintlich beschützender Paternalismus eine Form der 
Hierarchisierung, wie z.B. im Ableismus oder Adultismus. 

Diskriminierung in einem solchen soziologischen Ver-
ständnis ist also weit mehr als persönliche unfaire Behand-
lung – sie ist immer verknüpft mit Ungleichheit auf der 
gesellschaftlichen Ebene. 

Ich arbeite in der Bildungsarbeit oft mit dem folgenden 
Zahnrad Modell: 

Kurztitel → Diskriminierung 



Diskriminierung 9

Inhalt Grafik: Katharina Debus, Stand Oktober 2025 Weiterentwicklung der 4 Is von Diskriminierung von Eine Welt der Vielfalt e.V

Demzufolge entfaltet sich Diskriminierung in einem inter-
aktiven Verhältnis zwischen: 

▶�struktureller Ungleichheit, z.B. rechtlicher oder ökonomi-
scher Ungleichheit, auch früheres staatliches oder öko-
nomisches Unrecht, das heute noch Folgewirkungen hat 

▶�kultureller Ungleichheit, z.B. kulturellen Zuschreibun-
gen, sprachlichen Sichtbarkeiten, Unsichtbarkeiten und 
diskriminierenden Begriffen, medialen Repräsentationen 
(also z.B.: Wer taucht in welchen Medien überhaupt auf? 
Mit welchen Tätigkeiten, Eigenschaften, Fähigkeiten, In-
teressen, Körpern, Lebensweisen etc.? Wer taucht als 
handelndes und komplexes Individuum auf und wer nur als 
Objekt? Wer darf auch glücklich werden und wer taucht 
nur im Zusammenhang mit Problematisierungen auf?), 
Normalitätsannahmen etc. 

▶�institutioneller Ungleichheit, z.B. Repräsentanz in Institu-
tionen (z.B.: Wer ist überhaupt in welcher Institution an-
gestellt? Wer hat Leitungspositionen? Wer wird geachtet? 
Wer übt prekäre und wenig geachtete Hilfstätigkeiten aus? 
Wer muss Teile von sich verstecken, um nicht diskriminiert 
zu werden und wird dadurch wahlweise unsichtbar oder  

 
 
 
sehr sichtbar?), Erfolgskriterien in Institutionen, Förde-
rung in Institutionen, Bedarfsberücksichtigung, institutio-
nell produzierte Demütigungen und Gesichtsverluste etc.  
(vgl. vertiefend zu institutionellem Rassismus Gomolla 2017). 

▶�interpersoneller Diskriminierung, z.B. Beleidigungen, Ab-
wertungen, passive Aggressivität, offene oder subtile Aus-
grenzung, psychische, körperliche und sexuelle Gewalt, 
Othering, Mikroaggressionen, Einschränkung von Selbstbe-
stimmung, Schwierigkeiten bei der Partner*innensuche etc. 

▶�In einer von Diskriminierung auf all diesen Ebenen ge-
prägten Gesellschaft zu leben, hat Auswirkungen auf die 
Individuen, und schlägt sich u.a. nieder in diskriminierenden 
bzw. normierenden Bildern, Einstellungen, Deutungen  
(vgl. → Subjektive Funktionalität) und Gefühlen über sich 
selbst oder andere, unterschiedlichen Selbstwirksam-
keitserwartungen, unterschiedlichen Selbstwertgefühlen, 
Normalisierungen von Diskriminierung und Ungleichheit, 
unterschiedlichen Resilienzen im Umgang mit Heraus-
forderungen etc. 

Ebenen von Diskriminierung Individuell
Bilder, Einstellungen, Deutungen,  
Umgangsweisen, Selbstverhältnis, 

 Gefühle gegenüber Anderen,  
Selbstwirksamkeitserwartungen

Strukturell
u.a. Ressourcen, Teilhabe &  
Repräsentation, rechtliche &  

ökonomische Benachteiligung,  
Städtebau, Nachwirkungen  

früheren strukturellen 
Unrechts

Interpersonell
z.B. körperliche, sexualisierte,  

psychische Gewalt, Einschränkung  
von Selbstbestimmung,  

Mikroaggressionen, Othering etc.

Institutionell
z.B. Regeln, Normen, Logiken, 

(Arbeits-) Bedingungen, (Lehr-) 
Material, Formulare, Architektur etc.  

in Bildung, Medizin, Firmen, 
 Behörden etc.

Kulturell
z.B. Medien, Literatur, 

Religion, Sprache, Bilder über  
Menschengruppen, 

Normalitätsannahmen etc.



10 Dissens

Entsprechend sind diskriminierende Einstellungen nicht der 
Ausgangspunkt diskriminierenden Handelns, sondern stehen 
immer in einem Wechselverhältnis mit gesellschaftlichen 
Verhältnissen, die gerade diese Denk- und Handlungsweisen 
nahelegen und funktional machen.
Diskriminierungsverhältnisse sind dabei immer historisch 
gewachsen – oft sind ökonomische und kulturelle Dimen-
sionen von Diskriminierung beharrlich und lange wirksam, 
selbst wenn ihre rechtliche Grundlage abgeschafft wurde. Es 
lohnt sich bei kulturellen, stereotypen Phänomenen ein Blick 
zurück – oft finden sich frühere rechtliche und/oder (häufig 
subtiler fortbestehende) ökonomische Ungleichheiten, die 
die Funktion der kulturellen Muster erklären.

Diskriminierung kann direkt oder indirekt bzw. unmittel-
bar oder mittelbar erfolgen (vgl. u.a. Pärli 2017: 108f.): Direkte 
bzw. unmittelbare Diskriminierung ist eine offensichtliche 
Ungleichbehandlung einer Person. Indirekte oder mittelbare 
Diskriminierung beschreibt Situationen, in denen eine Person 
aufgrund ihrer (zugeschriebenen oder realen) Gruppenzuge-
hörigkeit u.a. gerade auf Grundlage von Gleichbehandlung 
Nachteile hat. 

Wenn z.B. die Schule dazu ermutigt, sich anzupassen 
und unterzuordnen, dann wird dies einerseits unmittelbar 
zum Nachteil von Menschen, die gleichzeitig sozial dazu 
ermutigt werden, sich als selbstbewusst und wehrhaft 
darzustellen und keine Schwächen zu zeigen (oft sind das 
Jungen), weil sie für ihr Verhalten sanktioniert werden. Es 
wird aber auch mittelbar zum Nachteil für Menschen, die 
aufgrund einer Passung dieser schulischen Anforderung 
mit sozialen Anforderungen ihre Bedürfnisse und Bedar-
fe zurückstellen, sich brav anpassen und damit weniger 
Selbstwirksamkeitserfahrungen machen und ihre Inter-
essen schlechter durchsetzen, was u.a. später zu beruf-
lichen Nachteilen führen kann (oft sind dies Mädchen). 
Ihre Benachteiligung ist unsichtbar, weil sie auf den ersten 
Blick z.B. besser benotet werden. Die damit verbundenen 
Nachteile (Vernachlässigung der Förderung von Selbst-
wirksamkeitserfahrungen und Interessenvertretung) sind 
unsichtbar, weil sie funktional für die institutionelle Struk-
tur von Schule sind: Vor dem Hintergrund der derzeitigen 

Personalschlüssel, Lehrpläne, Klassengrößen, räumlichen 
Strukturen und oft auch der begrenzten Qualifikation in der 
Lehramtsausbildung kann Schule nur funktionieren, wenn 
sich möglichst viele Schüler*innen anpassen und unterwerfen 
und dafür belohnt werden.

Problematische oder ungerechte Handlungen zwischen 
zwei oder mehr Menschen sind in diesem soziologischen 
Sinne nur dann Diskriminierungen, wenn die problematisch 
handelnde Person auf der institutionellen, strukturellen und/
oder kulturell-diskursiven Ebene mit mehr gesellschaftlicher 
Macht ausgestattet ist. Beschimpfungen von z.B. ‚Bonzen‘ 
in der Pädagogik können schmerzhaft für entsprechend 
beschriebene Kinder sein, die selbst einfach als Individuen 
Teil der Klasse sein und nicht für den Reichtum ihrer Eltern 
abgewertet werden wollen. Mit dem (oft unbewussten) Wis-
sen um ihre gesamtgesellschaftliche Privilegierung wirken 
diese Abwertungen aber völlig anders als Beschämungen 
von Kindern von Bürgergeld-Bezieher*innen, die in all ihren 
Lebensbereichen mit Diskriminierung konfrontiert sind.
Negative Sprüche über Männer, die gesamtgesellschaftlich 
und historisch in einer mächtigeren Position sind als Frauen, 
können schmerzhaft sein und stehen durch die beinhaltete 
Stereotypisierung der individuell freien Entfaltung der Kinder 
oder Jugendlichen und der Entwicklung von Beziehungen auf 
Augenhöhe entgegen. Sie sind aber nicht rückgekoppelt an 
eine jahrtausendealte patriarchale Geschichte und bis heute 
währende Diskriminierung von Frauen und Mädchen im u.a. 
ökonomischen Kontext, in Bezug auf sexuelle Übergriffe auf 
der Straße und im Schulhof, oder ihre fortwährende mediale 
Diskriminierung z.B. in Spielfilmen. Es ist also zu erwarten, 
dass sie andere Wirkungen haben als sexistische Sprüche 
über Mädchen oder Frauen. 

Hiermit soll nicht gesagt werden, dass männerfeind-
liche Sprüche in der Pädagogik geduldet werden sollten. So 
wie jegliche Form von Stereotypisierung, Abwertung oder 
Mobbing gehören sie ernstgenommen und problematisiert. 
Dennoch sollte nicht jede Form von Abwertung gleichbe-
handelt werden. Es gibt tendenzielle Unterschiede, ob eine 
Abwertung entgegen der gesellschaftlichen Hierarchie läuft 
oder sie reproduziert.



Diskriminierung 11

Intention versus Effekt

Ob sich eine Handlung diskriminierend auswirkt oder nicht, 
hängt nicht von der Intention bzw. Absicht der handelnden 
Person ab, sondern von ihrem Effekt bzw. ihrer Auswirkung. 

Oft führt eine kritische Ansprache diskriminierender 
Verhaltensweisen in eine meist fruchtlose Debatte über In-
tention bzw. Absicht und die kritisierte Person betont, dass 
ihre Handlung doch ‚gar nicht so gemeint‘ war. Oft stimmt 
das auch tatsächlich. Aber selbst bei Handlungen, bei denen 
sich im weiteren Verlauf herausstellt, dass sie eine diskri-
minierende Intention hatten, ist es bzgl. der pädagogischen 
Wirkung oft hilfreich, zunächst eine positive Intention/Ab-
sicht zu unterstellen. (Als bewusst diskriminierend bekannte 
Akteur*innen nehme ich hier selbstverständlich aus, ich 
fokussiere gerade den pädagogischen Rahmen, nicht z.B. 
Talkshows mit rechten Politiker*innen.) 

Im nächsten Schritt kann es dann darum gehen, dass 
der Effekt aber dennoch diskriminierend ist. Ein Beispiel 
wäre, dass die oft ganz nett und interessiert gemeinte ‚Wo 
kommst Du her?‘-Frage in der Häufigkeit, in der sie Men-
schen gestellt wird, die of color sind und/oder Namen bzw. 
Akzente haben, die als untypisch in Deutschland gelten, 
einer symbolischen Ausbürgerung gleichkommt. Das ist den 
Menschen, die sie stellen, oft nicht bewusst. Das Konzept 
der Mikroaggressionen (→ Mikroaggressionen) kann dabei 
helfen, die Problematik auch hinter kleinen unbeabsichtigten 
Handlungen besser zu verstehen.

Dabei kann es einerseits darum gehen, dass der Effekt 
für die direkt angesprochene Person diskriminierend war. Es 
kann aber auch darum gehen, dass die das ganz in Ordnung 
fand oder von den Anwesenden niemand betroffen war (z.B. 
sexistische Witze unter Männern), dass aber diese Handlung 
dennoch zur Normalisierung von Ungleichheitsverhältnissen 
beiträgt (in diesem Fall: Normalisierung von Sexismus) und 
sich dann auf Verhältnisse und Umgangsweisen jenseits 
dieser Situation auswirkt.

Wenn wir anerkennen, dass eine Aussage/Handlung vielleicht 
unbedarft oder nett gemeint war, dass sie aber trotzdem z.B. 
durch die Häufung diskriminierende Effekte hat, können wir 
ins Gespräch über unser zukünftiges Handeln kommen:

Wenn wir es wirklich gut meinen, überdenken wir unser 
Handeln und sind bereit, es in Zukunft dahingehend zu ver-
ändern, dass wir nicht unnötig diskriminierende Auswirkungen 
erzeugen. Die Intention ist also wichtig für Veränderungs-
potenziale. Menschen mit gefestigten diskriminierenden 
Weltbildern wollen diskriminierende Wirkungen erzeugen, 
sie werden nicht bereit sein, ihr Handeln zu überdenken. 
Menschen, die es eigentlich nicht so meinen, sind eher bereit, 
ihr Handeln zu überdenken, wenn von ihrem problematischen 
Handeln nicht auf ihre Absicht zurückgeschlossen wird. (Zu 
weiteren möglichen Hindernissen und Optionen des pädago-
gischen Umgangs damit vgl. → Subjektive Funktionalität.)

Es ist also hilfreich, die Fragestellung zu verlagern von der 
Frage persönlicher Schuld (z.B. ‚Bin ich ein guter Mensch?‘) 
hin zu einer gemeinsamen Verantwortungsübernahme entlang 
der Fragen ‚In was für einer Gesellschaft wollen wir leben? 
Was können wir dazu beitragen? Welche Verantwortung und 
ggf. professionellen Aufträge bringen wir dafür mit? Was kann 
uns dabei unterstützen?‘

Selbstverständlich stößt das an Grenzen, wenn immer nur 
die, denen Diskriminierung widerfährt, diskriminierend Han-
delnde verstehen sollen (vgl. auch → Subjektive Funktionalität). 
Es braucht auch klare Grenzsetzungen und es sollte nicht aus 
dem Blick verloren werden, dass Empowerment und die Arbeit 
an Alternativen ebenso zur Präventionsarbeit gehören.



12 Dissens

Mikroaggressionen 
Iven Saadi und Katharina Debus 

Warum besprechen wir Mikroaggressionen? 

Das Thema Mikroaggressionen wird in der hiesigen Debatte 
relativ neu verhandelt. Wir empfinden den Ansatz als sehr 
hilfreich, um für oft unsichtbare heterogene Verletzlichkeiten 
in Lerngruppen unter Bedingungen von Diskriminierung zu 
sensibilisieren und entsprechende pädagogische Strategien 
zu entwickeln. Im Kontext der Debatte um Safer und Braver 
Spaces (→Safer/Braver Spaces) und entsprechende päda-
gogische Umsetzungen wird zudem oft das Risiko kleinerer 
Verletzungen verhandelt und es wird (unter diskriminierungs-
kritischen Menschen und im Kreuzfeuer rechter Unterstel-
lungen von ‚Überempfindlichkeit‘) oft kontrovers diskutiert, 
welchen Stellenwert wir diesem Risiko von Verletzungen 
durch ‚kleine‘ Handlungen einräumen. Das Konzept der 
Mikroaggressionen ist hier aus unserer Sicht ein wichtiger 
Baustein als Diskussionsgrundlage, ohne dass daraus auto-
matisch das eine oder das andere folgt. Nicht zuletzt finden 
wir es aber auch für andere Fragestellungen dieser Broschüre 
wichtig: In Debatten um die Relevanz von Sprachhandlungen, 
Grenzachtung, wohlwollende Umgangsweisen etc. (nicht 
nur) im Kontext von Diskriminierung, hat sich die Forschung 
zu Mikroaggressionen in unserer Erfahrung als hilfreich er-
wiesen, um besser verstehbar zu machen, dass auch kleine 
Handlungen große Auswirkungen haben können und dass 
diese aber unterschiedlich wirken, je nachdem ob eine Per-
son z.B. aufgrund strukturell verankerter Diskriminierung 
dauerhaft solchen Handlungen ausgesetzt wird oder ob sie 
in ihrem Leben nur situativ vorkommen. Für Pädagog*innen 
kann das Wissen über mögliche Auswirkungen von Mikro-
aggressionen auf Bildungsteilhabe daher relevant sein, um 
Situationen einzuordnen und Umgangsweisen zu entwickeln. 

Was sind Mikroaggressionen? 

Das Konzept wurde in den 1970er Jahren vom Schwarzen 
US-amerikanischen Psychiater Chester Pierce (1970; 1974) zur 
Beschreibung der Erfahrungen von durch Rassismus Betrof-
fenen vorgeschlagen und insbesondere in den letzten zehn 
Jahren systematischer in der sozialwissenschaftlichen sowie 
psychologischen Theoriebildung und Forschung entfaltet 
und auf weitere Themenfelder angewendet. Damit werden 
Ausprägungen bzw. Ausdrucksformen von Diskriminierung 
beschrieben, die eher subtil, uneindeutig und weniger greifbar 
erscheinen als eindeutige Beleidigungen, physische Gewalt 
etc.: Mikroaggressionen sind die „alltäglichen, beabsichtigten 
und unbeabsichtigten, verbalen, non-verbalen und durch die 
gesellschaftliche Umgebung ausgedrückten Erniedrigungen, 
Abwertungen und Beleidigungen, die feindliche, abwertende 

oder negative Botschaften an Personen allein aufgrund ihrer 
Zugehörigkeit zu einer marginalisierten Gruppe kommuni-
zieren“ (Sue 2010, Übersetzung Iven Saadi). Solche subtilen oder 
verdeckten Botschaften können z.B.: 

*	 die Gruppenzugehörigkeit oder  
das Erleben der betroffenen Person entwerten 

*	 unterstellen bzw. markieren,  
dass sie nicht zur Normgruppe gehört 

*	 ihr einen spezifischen und eingeschränkten  
Aufgaben-/Zuständigkeitsbereich zuweisen 

*	 sie auf einer individuellen  
oder kollektiven Ebene herabwürdigen 

*	 kommunizieren, dass sie weniger  
ernst zu nehmen sei 

*	 ihre Selbstbestimmung  
und Teilhabe einschränken

*	 sie bedrohen und einschüchtern

*	 ihr einen schlechteren Status und eine schlechtere 
Behandlung zuweisen 

In der Bildungsarbeit arbeiten wir gerne mit dem folgenden 
Video, um einen ersten Einstieg ins Thema Mikroaggressionen 
zu bieten: Comedy, Fusion (2016): How microaggressions are 
like mosquito bites. Online unter: https://www.youtube.com/
watch?v=hDd3bzA7450. Das Video zieht eine Analogie zu 
Mückenstichen, u.a. in dem Sinne, dass Menschen, die nur 
ganz gelegentlich mal einen einzelnen Stich abbekommen, 
oft nicht nachvollziehen können, wie belastend es sein kann, 
von morgens bis abends ständig gestochen zu werden. 

Während einzelne Mikroaggressionen sich nicht not-
wendigerweise stark niederschlagen müssen, können sie für 
Betroffene gerade durch ihre Kontinuität, Unabsehbarkeit 
und Allgegenwärtigkeit schwerwiegende Folgen bewirken 
(vgl. hierzu z.B. Nadal 2018; Soto et al. 2011; Torres et al 2010).

Kurztitel → Mikroaggressionen 

https://www.youtube.com/watch?v=hDd3bzA7450
https://www.youtube.com/watch?v=hDd3bzA7450


Mikroaggressionen 13

Mögliche Auswirkungen von  
Mikroaggressionen auf Diskriminierte 

Im Folgenden geben wir einige Beispiele der möglichen Aus-
wirkungen von Mikroaggressionen auf Diskriminierte: 

allgemeine Gesundheit – größeres Risiko von:

 
Stressbelastung 

Angstzuständen 

Depressionen 

reduziertem Selbstwertgefühl 

geringerem Selbstwirksamkeitsgefühl 

stärkerem physischem Schmerzerleben 

Traumatisierung bis hin zu  
posttraumatischen Belastungsstörungen 

spezifisch bildungsbezogen – größeres Risiko von:

 
Erschwernis des Einlassens auf Lerninhalte 

geringerer Konzentrationsfähigkeit 

Prüfungs- und Bewertungsangst 

Misstrauen 

Distanzierung in/von Bildungssettings (stiller innerer 
Rückzug, Fernbleiben, Schul- bzw. Studienabbruch) 



14 Dissens

Rechtsextremismus,  
rechte Geschlechterpolitiken 
und antiegalitäre 
Geschlechterbilder – 
wovon sprechen wir?
Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner 

1	 Ethnopluralismus ist ein Versuch extrem rechter Akteur*innen, Rassismus und Nationalismus zu begründen. Ethnopluralist*innen behaupten, es 
gebe eine Vielfalt von Völkern oder Menschengruppen mit spezifischen kulturellen Identitäten, die vor Einflüssen von außen geschützt werden 
müssten. Rassismus wird also nicht biologistisch begründet, sondern kulturalistisch.

2	 taz 2025: Brutal jung. URL: https://taz.de/Rechtsextreme-Jugendszene/!6076353/ [21.08.2025].

In dieser Broschüre verwenden wir die Begriffe extreme Rechte 
und Rechtsextremismus. Dabei ist die mit diesen Begriffen 
häufig verknüpfte Vorstellung, bei den damit benannten 
Akteur*innen handele es sich um ‚Extremist*innen‘, um ein 
Randphänomen gegenüber einer demokratischen gesell-
schaftlichen Mitte, die von rechts und links bedroht werde, 
nicht haltbar. Die extreme Rechte ist keine klar abgrenzbare 
Gruppe und ihre Ideologien beruhen auf Ungleichheits- und 
Diskriminierungsverhältnissen, die unsere gesamte Gesell-
schaft durchziehen, wie z.B. Rassismus, Antisemitismus, 
Queerfeindlichkeit, Trans*feindlichkeit, Inter*feindlichkeit 
und Ableismus. In Bezug auf Geschlecht vertreten extrem 
rechte Akteur*innen „oftmals lediglich eine zugespitzte 
Form zweigeschlechtlich-heteronormativer Vorstellungen 
im Mainstream, die in eine völkische Ideologie eingebettet 
werden“ (Hechler/Stuve 2015: 21). 

Zudem sind die Übergänge von Anschauungen, die als 
extrem rechts gelten, zu solchen, die gesellschaftliche Ak-
zeptanz erfahren, fließend und wandelbar. Aktuell werden 
beispielsweise trans*feindliche Diskurse, die vor wenigen 
Jahren noch als extrem rechts gewertet wurden, von ge-
mäßigten Parteien übernommen und lautstark vertreten. 

Wir verwenden die Begriffe Rechtsextremismus und 
extreme Rechte dennoch, um an bestehende Debatten 
und Diskurse, die diese nutzen, anzuschließen. Außerdem 
haben die Begriffe das Potenzial, „Kontinuitäten wie auch 
Differenzen zwischen rechten (also konservativen) und 
extrem rechten Positionen benennen zu können“ (Debus/
Laumann 2014: 11). 

Extrem rechte Weltbilder wie beispielsweise Ethno-
pluralismus1, völkischer Nationalismus und Neonazismus 
sind nicht deckungsgleich, basieren aber im Kern auf der 
Abwertung von Menschen und Menschengruppen (häufig 
mittels biologistischer Erklärungsmuster). Sie sind autori-
tär und richten sich gegen eine plurale Gesellschaft und 

demokratische Werte. In Bezug auf Geschlecht sind extrem 
rechte Ideologien sexistisch, queer-, inter*- und trans*feind-
lich sowie einengend für Menschen aller Geschlechter  
(→ Rechte Geschlechterbilder). 

Akteur*innen, die dem Rechtsextremismus zugeord-
net werden, sind z.B.: rechtsextreme Parteien und ihre 
Jugendorganisationen (III. Weg, Die Heimat), subkulturelle 
Szenen (aktuell machen Jugendgruppen wie „Deutsche 
Jugend Voran“, „Letzte Verteidigungswelle“ und „Jung & 
Stark“ Schlagzeilen durch ihre extreme Gewalttätigkeit2), 
sogenannte Neue Rechte (Identitäre Bewegung, Institut für 
Staatspolitik), Reichsbürger*innen und online Aktivist*innen 
(Ketzer der Neuzeit). 

Gerade beim Thema Geschlecht und Geschlechterpoliti-
ken zeigen sich breite Bündnisse zwischen unterschiedlichen 
Akteur*innen und inhaltliche Anknüpfungspunkte zwischen 
u.a. rechten, extrem rechten und religiös-fundamentalisti-
schen Weltbildern. Um diese fließenden Übergänge, Bünd-
nisse und Unschärfen deutlich zu machen, verwenden wir 
in dieser Handreichung auch den Begriff (extrem) rechte 
Geschlechterbilder und -politiken. 

Wir sprechen zudem von antiegalitären, vielfalts-
feindlichen, diskriminierenden Geschlechterbildern und 
-politiken, um gesellschaftliche Ungleichheitsvorstellungen, 
aktuelle Phänomene und Akteur*innen zu benennen, die 
sich nicht (oder nicht vollständig) in die oben genannten 
extrem rechten Ideologien und Gruppen einordnen lassen 
(z.B. → Maskulinistische Influencer, → Antifeminismus). 
Darüber hinaus vertreten viele Menschen aus einem Alltags-
verständnis heraus zunächst antiegalitäre Geschlechtervor-
stellungen, gerade weil diskriminierende Strukturen und 
Vorstellungen (Sexismus, Trans*, Inter*- und Queerfeind-
lichkeit) in der Gesellschaft verankert und historisch damit 
verwoben sind. Auch dies benennen wir als antiegalitäre, 
vielfaltsfeindliche und diskriminierende Geschlechterbilder. 

Kurztitel → Rechtsextremismus 

https://taz.de/Rechtsextreme-Jugendszene/!6076353


Rechtsextremismus, rechte Geschlechterpolitiken und antiegalitäre Geschlechterbilder – wovon sprechen wir? 15



16 Dissens 1616 Dissens

1
Geschlechter-
reflektierte Pädagogik 
als Prävention



Geschlechterreflektierte Pädagogik 17

Geschlechterreflektierte 
Pädagogik
Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm

1	 Der Text bietet einen kurzen Überblick über Konzepte und Ansätze geschlechterreflektierter Pädagogik, die in den letzten Jahrzehnten bei 
Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. entwickelt, erprobt und immer wieder neu diskutiert und weitergedacht wurden. Wir verdan-
ken diese unseren Kolleg*innen – insbesondere Bernard Könnecke, Katharina Debus, Mart Busche, Olaf Stuve, Vivien Laumann und Andreas 
Hechler. Für eine grundlegendere und tiefergehende Beschäftigung mit Geschlechterreflektierter Pädagogik vgl.: Dissens e.V. & Debus, Katharina/
Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.) (2012): Geschlechterreflektierte Arbeit mit Jungen an der Schule. Texte zu Pädagogik 
und Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und Bildung. Berlin: Dissens e.V.

Geschlechterreflektierte Pädagogik nimmt Geschlechterver-
hältnisse und Geschlechtervorstellungen zum Ausgangspunkt 
für pädagogisches Handeln. Wir verstehen Geschlecht als eine 
von vielen Kategorien, die unsere Gesellschaft strukturiert. 
Aufgrund von Geschlecht werden Menschen Plätze in der 
Gesellschaft zugewiesen. Das heißt Geschlecht beeinflusst, 
welche Eigenschaften und Fähigkeiten ihnen zu- bzw. abge-
sprochen werden, welchen Zugang zu Ressourcen sie haben, 
welche Räume ihnen offenstehen, welche Gewaltrisiken sie 
haben, usw. Mit Geschlechterreflektierter Pädagogik ver-
suchen wir einerseits, vergeschlechtlichten Einengungen 
entgegenzuarbeiten und stattdessen vielfältige Entwick-
lungsoptionen für alle zu öffnen. Andererseits wollen wir 
den Blick für gesellschaftliche Ungleichheiten aufgrund 
von Geschlecht schärfen und Herrschaftsverhältnisse sowie 
Diskriminierung aufgrund von Geschlecht abbauen. Ge-
schlechterreflektierte Pädagogik ist auch ein zentraler Bau-
stein, um antiegalitären, diskriminierenden und gewaltvollen 
Geschlechterbildern in pädagogischen Settings zu begegnen 
 (→ Prävention). 

Grundlegend für unseren Ansatz Geschlechterreflektier-
ter Pädagogik ist das bei Dissens e.V. entwickelte Verständ-
nis von Geschlecht als Anforderung, das wir im Folgenden 
kurz erläutern.1

Geschlecht als Anforderung

Im Hinblick auf die Anerkennung geschlechtlicher Vielfalt 
haben insbesondere trans*, inter*, queere und feministische 
Bewegungen in den letzten Jahrzehnten rechtliche und so-
ziale Fortschritte und gesellschaftlichen Wandel erkämpft. 
Zweigeschlechtlichkeit und Heteronormativität als zwei der 
zentralen kulturellen, sozialen, rechtlichen und politischen 
Normen unserer Gesellschaft wurden dadurch jedoch unseres 
Erachtens bislang nicht grundlegend infrage gestellt. Alle 
Menschen stehen weiterhin unter dem Druck, eine auf den 
Ebenen Körpergeschlecht, Geschlechtsidentität, Ausdruck 
und Begehren kohärente Identität herauszubilden. 
Das bedeutet, dass allen Menschen bei oder schon vor Ge-
burt, in der Regel aufgrund anatomischer Merkmale, ein Ge-
schlecht zugewiesen wird, meistens männlich oder weiblich. 

Kinder, die als Mädchen eingeordnet werden, sollen sich auch 
selbst als Mädchen begreifen, einen als weiblich geltenden 
Geschlechtsausdruck aufweisen und Jungen bzw. Männer 
sexuell und romantisch begehren. Die gleichen Erwartun-
gen werden analog an Kinder gerichtet, die als Jungen ein-
geordnet werden. Nicht-binäre Kinder werden meist nicht 
wahr- oder ernstgenommen. Viele inter* Kinder werden nach 
wie vor uneingewilligten, medizinisch nicht notwendigen 
hormonellen und operativen Eingriffen unterworfen, um ihre 
Körper gewaltsam an die herrschenden Vorstellungen von 
‚männlich‘ und ‚weiblich‘ anzupassen. Männlich und weib-
lich sind demnach gegenwärtig weiterhin die dominanten, 
gesellschaftlich anerkannten Geschlechter.

Wir verstehen Männlichkeit und Weiblichkeit im Folgen-
den bewusst nicht als bestimmte Sets körperlicher Merkmale 
aus Chromosomen, Hormonen und anatomischen Merkma-
len, und auch nicht als Summe all dessen, was Frauen und 
Männer sind. Wir verstehen Männlichkeit und Weiblichkeit 
als kulturelle Muster oder Konstrukte, die allen Menschen, 
die in dieser Gesellschaft aufwachsen und leben, als An-
forderungen entgegengebracht werden. Dieses Verständnis 
finden wir insbesondere in pädagogischen Settings hilfreich.

Mit Männlichkeitsanforderungen werden alle Menschen 
konfrontiert, die von ihrer Umgebung als Jungen oder Männer 
wahrgenommen werden – auch, wenn sie von sich wissen, 
dass sie keine Jungen bzw. Männer sind, sondern beispiels-
weise transweiblich oder nicht-binär. Auch trans* Jungen 
und Männer werden mit Männlichkeitsanforderungen kon-
frontiert – selbst dann, wenn sie von ihrer Umgebung nicht 
als Jungen oder Männer gesehen werden. Analog werden mit 
Weiblichkeitsanforderungen alle Menschen konfrontiert, die 
als Mädchen bzw. Frauen wahrgenommen werden, oder als 
solche wahrgenommen werden möchten. Männlichkeits- und 
Weiblichkeitsanforderungen müssen zumindest teilweise er-
füllt werden, um in unserer Gesellschaft als ‚richtiger‘ Junge/
Mann bzw. als ‚richtiges‘ Mädchen/Frau anerkannt zu werden. 
Männlichkeits- und Weiblichkeitsanforderungen sind noch 
keine Aussage darüber, wie reale Männer und Frauen sind. 
Wie Individuen mit gesellschaftlichen Anforderungen umge-
hen – wie sie zu einem Geschlecht werden – ist ein komplexes 
Zusammenspiel aus Sozialisationsprozessen, Rahmenbe-
dingungen, Erwartungen und Zwängen einerseits, sowie 

Kurztitel → Geschlechterreflektierte Pädagogik



18 Dissens

individueller Freiheit, Selbstbestimmung und Handlungs-
spielräumen andererseits.2 

Männlichkeits- und Weiblichkeitsanforderungen sind 
außerdem nicht statisch. Sie verändern sich mit der Zeit, 
variieren je nach Region, Milieu und Kontext und sind inter-
sektional unterschiedlich. Die Anforderung, sexuell aktiv zu 
sein, die Männern entgegengebracht wird, gilt beispiels-
weise nicht in gleicher Form für Männer, die behindert wer-
den3. Behinderten Menschen wird eine eigenständige, aktive 
Sexualität und ein Geschlecht häufig abgesprochen. Mit 
Mutterschaft als Weiblichkeitsanforderung müssen sich 
alle Frauen auseinandersetzen. Frauen, denen Rassismus 
und/oder Klassismus widerfahren, werden jedoch auch mit 
Zuschreibungen konfrontiert, sie würden ‚zu viele‘ Kinder 
bekommen.

Männlichkeitsanforderungen

Gleichzeitig gibt es einige Muster, die sich über viele Kontexte 
und Lebenswelten hinweg wiederholen und sich auch im Laufe 
der Zeit nur langsam verändern. So sind die zentralen An-
forderungen, um als ‚richtiger‘ Mann zu gelten, Souveränität 
und Unabhängigkeit (Stuve/Debus 2012b: 45). Unabhängigkeit 
und Souveränität werden dabei in erster Linie als Kontrolle 
verstanden: Kontrolle über sich selbst, das eigene Leben, 
den eigenen Körper, die eigenen Gedanken und die eigenen 
Emotionen. Unabhängigkeit wird gleichzeitig als Kontrolle 
über andere verstanden, dazu gleich mehr.

Diese Vorstellungen von Männlichkeit und Weiblich-
keit bzw. davon, wie Männer und Frauen angeblich sind, ist 
in Deutschland stark geprägt durch Ideale der bürgerlichen 
Revolution und der Entstehung kapitalistischer Wirtschafts-
weisen des 19. Jahrhunderts, die die Trennung gesellschaft-
licher Sphären in öffentlich und privat zementierte und diese 
geschlechtlich konnotierte: männlich = öffentlich, weiblich 
= privat. „Wenn von traditionellen Geschlechterrollen die 
Rede ist, dann wurden diese erst durch die vergeschlecht-
lichte Arbeitsteilung zwischen Produktion und Reproduktion 
hergestellt und sind noch keine 200 Jahre alt. Produktion 
meint die Herstellung kapitalistischer Güter für den Markt, 
während die Reproduktion das menschliche Leben unmittel-
bar reproduziert: durch Subsistenzarbeit, aber auch Haus- 
und Sorgearbeiten. Unmittelbar vor der Ausbreitung des 

2	 In der Geschlechter- und Männlichkeitsforschung gibt es sehr unterschiedliche Ansätze dazu, wie Individuen sich Geschlecht aneignen bzw. 
entwickeln. Manche Forscher*innen betonen die Bedeutung körperlicher Praxis, andere die ritualisierter Strukturübungen, in denen sich Akteurs-
gruppen gesellschaftliche Normen antrainieren. Manche betonen den kreativen Spielraum, der Veränderung ermöglicht, andere die Zwänge, 
die der gesellschaftliche Rahmen vorgibt. Eine lohnende, bündige Zusammenfassung findet sich in Scholz (2025).

3	 Die Ausdrucksweise „Menschen, die behindert werden“ wurde von Behindertenrechtsaktivist*innen geprägt und legt den Fokus darauf, dass die 
Behinderung durch unsere ableistische Gesellschaft entsteht: beispielsweise durch Gebäude voller Barrieren wie Treppen und enge Durchgänge; 
ein Bildungssystem, das Menschen mit Lernschwierigkeiten Teilhabe verunmöglicht; fehlende Übersetzungen von Laut- in Gebärdensprache; etc. 
Teils werden auch Schreibweisen wie „be_hindert“ oder „beHindert“ genutzt, um die Hindernisse, mit denen behinderte Menschen konfrontiert 
werden, auch sprachlich sichtbar zu machen. Gleichzeitig gibt es Personen, die durchaus über sich selbst sagen, behindert zu sein – wie bei allen 
Selbstbezeichnungen werden Begriffe auch hier unterschiedlich genutzt.

4	 Der Begriff ‚Sigma Male‘ wurde in Sozialen Medien geprägt und steht für einen unabhängigen, finanziell erfolgreichen, leistungsstarken, 
selbstbewussten Mann, der sich gleichzeitig unangepasst, als vermeintlich ‚einsamer Wolf‘ außerhalb sozialer Hierarchien und Gefüge bewegt.  
Die Bewertung durch andere ist ihm vermeintlich unwichtig.

Kapitalismus gab es Haushalte, die als Wirtschaftsgemein-
schaften funktionierten, in denen die Arbeitsteilung we-
niger vergeschlechtlicht und getrennt stattgefunden hat“  
(Beier 2023: 139).

Zu dieser Entwicklung gehört auch, dass Reproduktions-
arbeit unsichtbar gemacht wurde (und bis heute häufig un-
sichtbar gemacht wird). Die Unsichtbarkeit und Abwertung 
von Sorgearbeit und reproduktiver Arbeit ist gleichzeitig 
die Voraussetzung dafür, dass sich Männer überhaupt als 
unabhängig und souverän begreifen können. Menschen 
sind immer auf andere angewiesen und leben in verschiede-
nen Beziehungsgeflechten (Freund*innenschaften, Familie, 
Partner*innenschaften, Arbeitsbeziehungen, Nachbar*in-
nenschaft usw.). Niemand ist ein ‚einsamer Wolf‘, der keine 
anderen Menschen braucht. Gleichzeitig bleibt das Bild 
des unabhängigen Mannes sehr wirkmächtig – in Sozialen 
Medien derzeit beispielsweise unter Stichworten wie ‚Sigma 
Männlichkeit‘4.

Unabhängigkeit wird mit verschiedenen Eigenschaf-
ten oder Einstellungen verbunden. Zu diesen gehören z.B. 
Handlungsfähigkeit und Durchsetzungsfähigkeit. Sie sind das 
Gegenteil von Passivität – Jungen und Männern wird auch 
heute nahegelegt, Aufgaben und Probleme allein bewältigen 
zu müssen und sich keine Hilfe zu holen. Je nach Lebens-
welt, Milieu, sowie Zugehörigkeiten im Hinblick auf Diskri-
minierung und Privilegierung, können diese Anforderungen 
unterschiedlich erfüllt werden. Ob Männern Unabhängigkeit 
zugesprochen wird, weil sie sich sprachlich am eloquentesten 
ausdrücken können, oder weil sie anderen Männern körper-
lich überlegen sind, ist beispielsweise kontextabhängig und 
intersektional unterschiedlich. 



Geschlechterreflektierte Pädagogik 19

Eng verbunden mit Unabhängigkeit ist die Anforderung, 
finanziell erfolgreich zu sein. In unserer Gesellschaft werden 
Souveränität und Unabhängigkeit stark mit finanziellen 
Ressourcen in Zusammenhang gebracht. Hier zeigt sich 
bereits, welche unterschiedlichen Voraussetzungen Men-
schen haben, um Männlichkeitsanforderungen zu erfüllen. 
Wirtschaftlicher Erfolg ist beispielsweise für Menschen, die 
aus finanziell schwachen Umfeldern kommen und klassis-
tisch abgewertet werden, wesentlich schwerer zu erfüllen  
(→ Maskulinistische Influencer).5 

Um als ‚richtiger‘ Mann zu gelten, müssen Jungen und 
Männer Kontrolle über die eigenen Emotionen performen, was 
häufig als Rationalität oder Coolness gedeutet wird: Jungen 
und Männern wird auch heute noch nahegelegt, nicht zu emo-
tional aufzutreten und ihre Gefühle zu verbergen – außer es 
handelt sich um Wut und Aggression, diese Gefühle werden 
Jungen und Männern nahegelegt und sozial akzeptiert. In 
einer Umfrage von Plan International Deutschland gaben 
51 % der befragten Männer zwischen 18 und 35 Jahren an, 
sie seien schwach und angreifbar, wenn sie Gefühle zeigten 
(Plan International Deutschland 2023: 6).

Eine weitere zentrale Männlichkeitsanforderung ist die 
Kontrolle über Frauenkörper. Dates und Sexualpartnerinnen 
zu haben und sexuell ‚erfolgreich‘ zu sein, wird weiterhin mit 
Männlichkeit in Verbindung gebracht (gegebenenfalls auch 
über den Willen der Frauen hinweg).6 Männer werden mit 
der Erwartung konfrontiert, jederzeit Sex haben zu wollen 
und zu können. Männer, denen Rassismus widerfährt, werden 
häufig stark sexualisiert und darin gleichzeitig als bedroh-
lich konstruiert – hier verschränken sich Rassismus und 
Männlichkeitsbilder. (Einigen) Behinderten Männern wird 
demgegenüber, wie bereits erwähnt, eine aktive Sexualität 
(und damit auch Männlichkeit) eher abgesprochen.

Eng verbunden damit ist die Anforderung, heterosexuell 
zu sein. Homofeindlichkeit ist in heutigen Männlichkeits-
anforderungen weiterhin stark angelegt. Auch Zärtlichkeit 
unter Männern wird häufig als ‚unmännlich‘ bzw. ‚schwul‘ 
sanktioniert. J.J. Bola erläutert in „Sei kein Mann“ (2023), 
wie dominanzgesellschaftliche Anforderungen an Männ-
lichkeit auch die vielfältigeren Männlichkeitsvorstellungen 
anderer Communitys durch solche Abwertungen beschränken 
und unterdrücken. Bola beschreibt verschiedene Männ-
lichkeitsperformances, mit denen er aufwächst: die seiner 
kongolesischen Community einerseits und seiner direkten 
Nachbarschaft in Nord-London andererseits. Sich an der 
Hand zu halten, wird unter den Männern der kongolesischen 
Community als ein Zeichen von „Brüderlichkeit, Freund-
schaft und Zuneigung“ (Bola 2023: 33) verstanden, während 
diese Geste von den Jugendlichen seiner Nachbarschaft als 

5	 Wir leben keineswegs in einer Gesellschaft, in der über individuelle Anstrengung ein wirtschaftlicher Aufstieg gegeben ist. Vielmehr haben die 
sozio-ökonomischen Verhältnisse, in denen Menschen aufwachsen, großen Einfluss auf die sozio-ökonomische Stellung. Gleichzeitig wird die 
Erzählung, Menschen könnten durch eigene Anstrengung zu Wohlstand oder gar Reichtum gelangen, weiterhin vermittelt. Diese Gleichzeitig-
keit hinterlässt bei Menschen, die keinen wirtschaftlichen Erfolg haben, häufig ein Gefühl von persönlichem Versagen und individueller Schuld.

6	 Ausdruck dieser Anforderung sind beispielsweise antifeministische Männergruppen, die sich vor allem in Internetforen vernetzen und Vorstel-
lungen von männlichem Anspruch auf Frauenkörper propagieren. Zu diesen gehören ‚Pick-Up-Artists‘, die Techniken teilen, mit denen Männer 
Frauen zum Sex manipulieren können, oder ‚Incels‘, die davon ausgehen, Männer hätten einen natürlichen Anspruch auf Sex mit Frauen, und 
sich selbst als unfreiwillig zölibatär beschreiben. Antifeministische Männer(gruppen) begehen sexuelle Übergriffe bis hin zu Femiziden.

„schwul“ im Sinne von „unmännlich“ abgewertet wird. Bola 
schreibt, wie er es sich beschämt abgewöhnt, die Hand von 
anderen Männern zu halten.

Mit der Erfüllung von Männlichkeitsanforderungen geht 
immer auch das Versprechen von gesellschaftlichem Status 
und ökonomischem Erfolg einher, auch wenn beides faktisch 
für viele Jungen und Männer – insbesondere diejenigen, 
denen Rassismus, Klassismus, Ableismus oder andere Formen 
von Diskriminierung widerfahren – nicht erreichbar ist. Die 
Nicht-Erfüllung geht mit Abwertung und Ausgrenzung einher.

Gleichzeitig ist das Streben danach, diesen Anforde-
rungen zu genügen, mit hohen Kosten verbunden. Lothar 
Böhnisch beschreibt die Effekte, die eine Orientierung an 
Männlichkeitsanforderungen haben kann: Sprachlosigkeit in 
Bezug auf die eigenen Gefühle und Probleme, mangelnden 
Zugang zu den eigenen Emotionen, Alleinsein und Einsam-
keit (Böhnisch 2013: 34ff).

An dieser Stelle möchten wir betonen, dass der Um-
gang mit Anforderungen sehr unterschiedlich sein kann. 
Effekte, wie Böhnisch sie darstellt, können höchstens Ten-
denzen beschreiben. Individuen sind sehr verschieden und 
gehen mit den Anforderungen, die ihnen gesellschaftlich 
entgegenschlagen, unterschiedlich um. Sie lehnen sie ab, 
eignen sie sich (lustvoll) an, verändern sie, finden kreative 
Umgangsweisen usw. 

Der beschriebene Katalog an Anforderungen scheint 
Männlichkeitsbilder aus den 1950er Jahren zu beschrei-
ben. Uns stellt sich die Frage: Haben sich Anforderungen 
an Männlichkeit modernisiert? Denn natürlich gab es in 
den letzten Jahrzehnten wirtschaftliche, gesellschaftliche, 
politische und kulturelle Veränderungen. In Unternehmen 
werden heute auch in der Chefetage sogenannte Soft Skills 
erwartet. Diana Lengersdorf und Michael Meuser attes-
tieren eine neue Anforderung an Männer, im Arbeitsleben 
flexibel und selbstreflexiv zu sein. Mit dem Ende des Ein-
ernährermodells seien auch Männlichkeitsbilder im Wandel, 
„eine unintendierte Konsequenz (arbeits-)gesellschaftlicher 
Transformation“ (Lengersdorf/Meuser 2017: 42). Podcasts von 
Männercoaches thematisieren neue Anforderungen im Privat- 
und Beziehungsleben: Partner*innen seien anspruchsvoller 
geworden, welche emotionalen und Beziehungskompetenzen 
ihre Partner mitbringen sollen. Ergeben sich hieraus neue 
Männlichkeitsanforderungen, wie z.B. Einfühlsamkeit, Be-
ziehungsfähigkeit, Schlankheit oder Abhängigkeit?



20 Dissens

Unserer Wahrnehmung nach sind Männlichkeitsbilder derzeit 
stark umkämpft. Einerseits gibt es eine größere Sichtbarkeit 
von Männern, die gleichberechtigt Sorgearbeit übernehmen 
(wollen) und für empathischere, fürsorglichere Männlich-
keitsbilder eintreten. Andererseits haben Männer, die ver-
altet geglaubte Männerbilder von Dominanz und Gewalt 
propagieren (von Politikern bis zu Influencern), enormen 
Zulauf. Viel ist von einer Pluralisierung von Männerbildern 
die Rede. Liegt hierin das Potential für mehr Wahlfreiheit 
für Jungen und Männer?

Das ist zu hoffen. In unserer Erfahrung sind es allerdings 
weiterhin vor allem klassische Anforderungen wie Souve-
ränität, Erfolg auf dem Arbeitsmarkt, Heterosexualität, 
Unabhängigkeit und Cisgeschlechtlichkeit, die Jungen und 
Männer erfüllen müssen, damit ihnen ihre Männlichkeit  
(vor allem von anderen Männern) nicht abgesprochen wird. 

Traditionelle
Männlichkeitsanforderungen

Modernisierte
Männlichkeitsanforderungen

Unabhängig

Souverän

Rational

Karriereorientiert

Erfolgreich

Heterosexuell

Sexuell aktiv 
und erfolgreich

Beziehungsfähig?

Fürsorglich?

Emotional kompetent?

Schön?

Beispiele für Männlichkeitsanforderungen



Geschlechterreflektierte Pädagogik 21

Weiblichkeitsanforderungen

Analog zu traditionellen Männlichkeitsbildern gibt es traditio-
nelle Frauenbilder, ebenfalls geprägt durch ein bürgerliches, 
cis- und endogeschlechtliches, heterosexuelles, weißes, 
nicht-behindertes Ideal von Weiblichkeit (Debus 2012a: 107). 
Dieses Ideal war auch historisch immer schon für die meisten 
Frauen unerreichbar, beispielsweise für Arbeiterinnen und 
Schwarze Frauen. Nichtsdestotrotz war und ist es ein wirk-
mächtiges Idealbild, mit dem sich Menschen, die als Frauen 
wahrgenommen werden oder als solche wahrgenommen 
werden wollen, auseinandersetzen mussten und dies auch 
weiterhin müssen, weil es auch heute noch Wirkung entfal-
tet. Eine ‚richtige‘ Frau sollte traditionellerweise emotional 
kompetent, beziehungsorientiert und sorgend sein. Weite-
re wichtige traditionelle Weiblichkeitsanforderungen sind 
Schönheit, Schwäche und Abhängigkeit sowie Mutterschaft. 
Eigenschaften wie Beziehungskompetenz, Kompetenzen im 
Bereich Sorgearbeit und Schönheit waren dabei historisch 
immer auch Mittel zum Zweck, um sich als Frau eine stabile 
romantische Beziehung mit einem Mann zu sichern. Von 
einer solchen Beziehung hingen wiederum viele Faktoren 
im Leben von Frauen ab, wie der Zugang zu materiellen und 
finanziellen Ressourcen und gesellschaftliche Anerkennung. 

Weiblichkeitsbilder haben sich – stärker und früher als 
Männlichkeitsbilder – verändert und modernisiert. Dies ist 
auf gesellschaftliche, wirtschaftliche und politische Entwick-
lungen zurückzuführen, die teils Errungenschaften feministi-
scher Kämpfe darstellen (Debus 2012a: 110). In modernisierten 
Weiblichkeitsanforderungen werden Mädchen und Frauen 
weiterhin mit den genannten traditionellen Bildern konfron-
tiert. So sind beispielsweise viele rechtliche Gleichstellungs-
schritte vollzogen worden und der gesellschaftliche Wert von 
Frauen bemisst sich weniger stark an der heterosexuellen 
Beziehung, die sie führen (ebd.: 111). Gleichzeitig geht es am 
Selbstwertgefühl vieler Frauen nicht spurlos vorüber, wenn 
sie keine Beziehung haben, oder andere Bereiche ihres Lebens 
priorisieren – die Anforderung an Beziehungsorientierung 
ist nicht verschwunden.

Neben der weiterbestehenden Wirksamkeit traditioneller 
Weiblichkeitsbilder sollen Frauen nun aber auch rational, 
karriereorientiert, selbstständig und unabhängig, stark und 
sexuell aktiv sein: „Grundprinzip modernisierter Weiblichkeit 
ist meines Erachtens die Gleichzeitigkeit von Versatzstücken 
traditioneller Weiblichkeits- wie auch Männlichkeitsmuster, 
die nicht wahlweise sondern auf einmal erfüllt werden sol-
len“ (ebd.: 110). In Bezug auf modernisierte Mädchenbilder 
schreibt Claudia Wallner (2009: 3): „Das Mädchen von heute 
ist demnach stark, selbstbewusst, schlau, schlank, sexy, 
sexuell aktiv und aufgeklärt, gut gebildet, familien- und 
berufsorientiert, heterosexuell, weiblich, aber auch cool, 
selbständig, aber auch anschmiegsam, es kann alles be-
wältigen und kennt keine Probleme, keinen Schmerz – all 
dies in Summe, nicht wahlweise.“ 

7	 Der Begriff ‚postfeministisch‘ wird unterschiedlich definiert. Angela McRobbie (2010) meint damit ein Geschlechterregime, in dem Frauen 
Wahlfreiheit und Selbstbestimmung hinzugewonnen haben, allerdings unter der Voraussetzung, dass sie sich von Feminismus distanzieren – 
ausgehend von der Vorstellung, Gleichstellung wäre bereits erreicht.

Diese widersprüchlichen Anforderungen zu navigieren, bringt 
zahlreiche paradoxe Balance-Akte, Überforderung und Schei-
tern mit sich: Frauen sollen sich nicht mehr auf ein Dasein als 
Hausfrau und Mutter beschränken, sondern vielmehr beruflich 
erfolgreich und ehrgeizig sein, aber nicht zu ehrgeizig und 
nicht erfolgreicher als ihre männlichen Kollegen. Sie sollen 
schön, sportlich, sexy und gepflegt sein, aber auf ‚natürliche‘ 
Weise, nicht ‚künstlich‘ und nicht allzu freizügig. Sie sollen 
schlank und straff sein, aber sich auch selbst lieben und sich 
nicht allzu sehr von Schönheitsidealen beeindrucken lassen 
(vgl. Süddeutsche Zeitung 2023). Sie sollen emotional kompetent 
sein, für Harmonie und gute Kommunikation sorgen, aber 
gleichzeitig rational und vernünftig sein, keinesfalls ‚hys-
terisch‘. Sie sollen beliebt bei anderen Frauen sein, aber für 
diese nicht bedrohlich werden. Sie sollen Karriere, Kinder, 
Beziehung, Freund*innenschaften und Self Care unter einen 
Hut bekommen, ohne dabei allzu angestrengt, gestresst oder 
verzweifelt zu wirken. Und sie sollen all das aus eigener Kraft 
schaffen, ohne Quoten, ohne Frauenförderung, und ohne 
sich als Opfer der Verhältnisse zu sehen. 

Mädchen und Frauen haben insofern gegenüber tra-
ditionellen Weiblichkeitsbildern Wahlfreiheit und Selbst-
bestimmung hinzugewonnen. Sie laufen jedoch auch stets 
Gefahr, abgewertet zu werden, egal welche Entscheidungen 
sie im Umgang mit den widersprüchlichen Anforderungen 
und der Allzuständigkeit treffen. Zudem wird das Scheitern 
an Weiblichkeitsanforderungen häufig individualisiert, was 
gegenseitiger Unterstützung und kollektiven Veränderungs-
bemühungen im Weg stehen kann.

Mit einer neoliberal geprägten Anforderung an Selbst-
optimierung sind alle Menschen in dieser Gesellschaft kon-
frontiert, unabhängig vom Geschlecht. Die Vorstellung, mit 
den richtigen Techniken, viel Arbeit und Willenskraft alles 
selbst schaffen zu können, hat unsere Gesellschaft weit 
durchdrungen. Dies zeigt sich unter anderem in breit gefä-
cherten Ratgeberformaten und in der massiven Abwertung 
von Menschen, die ökonomisch nicht erfolgreich sind. Diese 
Selbstoptimierungsanforderung wird durch modernisierte 
Weiblichkeitsanforderungen noch verstärkt. So konsta-
tiert Rosalind Gill (2018: 14) „eine verblüffende Ähnlichkeit 
des idealtypischen neoliberalen Subjekts – autonom, frei 
entscheidend, unternehmerisch – mit postfeministischen 
Weiblichkeiten“.7

Zusammenfassend geht es uns bei der Beschreibung 
von Geschlechteranforderungen, wie bereits genannt, um 
Erwartungen und Bilder, die Druck auf Menschen ausüben 
– nicht darum, wie Männer und Frauen, Jungen und Mäd-
chen sind. Nicht alle Jungen mögen Fußball und können sich 
durchsetzen. Nicht alle Mädchen sind empathisch, bezie-
hungsorientiert und können gut kommunizieren. Es gibt viele 
verschiedene Umgangsweisen mit Geschlechteranforderun-
gen: Menschen streben (bewusst oder unbewusst) danach, 
ihnen zu entsprechen. Sie erfüllen einzelne und ignorieren 
dafür andere. Sie gehen in Widerstand zu Anforderungen, 



22 Dissens

oder suchen einen kreativen Umgang damit. Und sie eignen 
sich Eigenschaften und Verhaltensweisen, die ihnen nahe-
gelegt oder auch gerade nicht nahegelegt werden, lustvoll 
an und besetzen sie für sich neu. Menschen sind unendlich 
vielfältig und ihr Umgang mit gesellschaftlichen Anforde-
rungen ist ebenso vielfältig.8 Aber alle müssen sich mit den 
beschriebenen Bildern und Erwartungen auseinandersetzen, 
sich in irgendeiner Form dazu verhalten. Wir können uns 
Geschlechteranforderungen nicht einfach komplett entzie-
hen. Und: Menschen, die diese Anforderungen nicht erfüllen 
wollen oder können und sich damit nicht ‚geschlechtstypisch‘ 
verhalten, erfahren häufig Ausgrenzung und Abwertung. 
Sie bekommen mindestens zu spüren, dass ihr Auftreten oder 
Verhalten von Erwartungen abweicht und damit auffällt. Viele 
Beschimpfungen für Jungen sind auch heute noch solche, in 
denen ihnen Männlichkeit abgesprochen wird: 

8	 Um mit Erwachsenen, insbesondere mit pädagogischen Fachkräften, den Prozess vergeschlechtlichter Sozialisation und die möglichen Um-
gangsweisen mit Geschlechteranforderungen zu besprechen, empfehlen wir die Methode „Verlustspur des Subjekts“ (→ Verlustspur).

Entweder, indem sie mit Mädchen und Frauen gleichgesetzt 
werden („Pussy“, „du Mädchen“ usw.) oder indem sie als 
„schwul“ bezeichnet werden, wobei Schwulsein mit „weniger 
männlich sein“ gleichgesetzt und abwertend verwendet wird. 
Mädchen wird Weiblichkeit abgesprochen („Mannsweib“, 
„Kampflesbe“, „Emanze“). Oder sie werden abgewertet, 
weil sie die oben genannte Erwartung von Allzuständig-
keit nicht erfüllen können („Rabenmutter“, „Karrierefrau“ 
oder „Hausmütterchen“, „Mauerblümchen“ oder „Tussi“,  
„Helikopter-Mutter“, „Glucke“, etc.).

Traditionelle
Weiblichkeitsanforderungen

Modernisierte
Weiblichkeitsanforderungen

Beziehungsorientiert

Emotional

Sorgend

Schön

Abhängig

Heterosexuell

Wille zur Mutterschaft

Karriereorientiert

Rational 

Selbstwirksam

Sexy aber ohne Anstrengung

Unabhängig

Sexuell aktiv

Beispiele für Weiblichkeitsanforderungen



Geschlechterreflektierte Pädagogik 23

Trans*-, Inter*-  
und Nicht-Binaritäts-Anforderungen

Vor dem Hintergrund der zunehmenden Sichtbarkeit und 
Anerkennung von trans*, inter* und nicht-binären (tin*) 
Personen in vielen Lebenswelten, haben wir in den letzten 
Jahren darüber nachgedacht und diskutiert, inwiefern wir 
neben Männlichkeits- und Weiblichkeitsanforderungen auch 
von Trans*-, Inter*- und Nicht-Binaritäts-Anforderungen 
sprechen können.9 Unseres Erachtens gibt es durchaus ge-
sellschaftliche Anforderungen, die (zumindest teilweise) 
erfüllt werden müssen, um als trans*, inter* und/oder nicht-
binär anerkannt zu werden. Diese speisen sich zumeist aus 
der zutiefst trans*- und inter*feindlichen Annahme, tin* 
Personen würden vorgeben oder fälschlicherweise glauben, 
sie wären etwas, das sie eigentlich nicht sind. Das heißt, 
die Anforderungen, die tin* Personen entgegengebracht 
werden, definieren den engen Rahmen, in dem sich tin* 
Personen bewegen müssen, damit ihr Geschlecht zumindest 
mit höherer Wahrscheinlichkeit anerkannt wird. Sie gelten 
nicht anstelle von, sondern zusätzlich zu Männlichkeits- 
und Weiblichkeitsanforderungen. Je nachdem, ob sie von 
ihrer jeweiligen Umgebung als cis oder trans*, männlich 
oder weiblich wahrgenommen werden, müssen sich tin* 
Personen mit sehr unterschiedlichen, teils widersprüchlichen 
Anforderungen auseinandersetzen. Unserer Einschätzung 
nach gibt es leider weiterhin wenige Communitys und Mi-
lieus, in denen Menschen als nicht-binär und/oder inter* 
wahr- und ernstgenommen und eben nicht permanent als 
männlich oder weiblich eingeordnet werden, auch wenn diese 
zugenommen haben. Anforderungen an trans*, inter* und 
nicht-binäre Personen entstehen also zusätzlich zu, im Zu-
sammenspiel mit und wegen der gleichzeitig wirkmächtigen 
Männlichkeits- und Weiblichkeitsanforderungen, die immer 
auch an tin* Personen herangetragen werden.

Unseres Erachtens gibt es Anforderungen, mit denen 
sich alle tin* Personen auseinandersetzen müssen. Sie 
werden u.a. mit der Erwartung konfrontiert, sich eindeutig 
und zweifelsfrei mit einem der beiden gesellschaftlich an-
erkannten Geschlechter zu identifizieren und darin auch 
erkennbar zu sein. Dies bezieht sich auf den Geschlechts-
ausdruck (Kleidung, Frisur, Körpersprache, Verhalten, etc.) 
sowie auf den Körper, der den medizinisch geprägten Vor-
stellungen von ‚männlichen‘ und ‚weiblichen‘ Körpern ent-
sprechen soll. So wird sowohl von trans* als auch von inter* 
Personen erwartet, dass sie ihre Körper durch hormonelle 
und operative Eingriffe diesen Vorstellungen anpassen. An 
inter* Kindern und Jugendlichen wurden und werden noch 
immer geschlechtsverändernde Maßnahmen durchgeführt, 
in die sie nicht eingewilligt haben, wohingegen hormonelle 
und operative Eingriffe für trans* Menschen nur schwer 

9	 Unsere Gedanken und Erkenntnisse hierzu verdanken wir maßgeblich Finn Lorenz. Ein ausführliches Gespräch mit ihm über Nicht-Binarität 
und Nicht-Binaritäts-Anforderungen kann im Podcast „Alles für Alle! Im Dissens mit den herrschenden Geschlechterverhältnissen“, Folge 7-9, 
angehört werden: https://www.dissens.de/podcast.

10	 In Deutschland sind rein kosmetische (also medizinisch nicht notwendige) Eingriffe an inter* Kindern seit 2021 verboten. Auch operative Ein-
griffe, die nicht rein kosmetisch sind, dürfen nur durchgeführt werden, wenn sie nicht bis zu einer selbstbestimmten Entscheidung des Kindes 
aufgeschoben werden können (§ 1631e BGB).

zugänglich sind.10 Trans* Personen, die an ihren Körpern 
nichts verändern möchten, wird ihr trans* Sein häufig ab-
gesprochen.

Außerdem wird von allen tin* Personen eine zeit-
liche Kontinuität erwartet – also ein kohärent und linear 
verlaufender Selbstfindungs- und Transitionsprozess, der 
irgendwann abgeschlossen ist und über den tin* Personen 
dann auch noch bereitwillig sprechen und informieren sollen, 
selbst wenn ihnen unangemessene und grenzüberschreitende 
Fragen gestellt werden. Von allen tin* Personen wird inso-
fern Transparenz und Erklärungsbereitschaft erwartet, was 
ihr Geschlecht, ihre Lebensweisen und Körper angeht. Sie 
werden darin häufig als Stellvertreter*innen für alle trans*, 
inter* oder nicht-binären Menschen gesehen und behandelt. 

Darüber hinaus wird von allen tin* Personen erwartet, 
dass sie keine Kinder bekommen. Bis 2011 mussten sich trans* 
Personen sterilisieren lassen, um ihren Geschlechtseintrag 
zu ändern, weil das damals geltende Transsexuellengesetz 
(TSG) hierfür die „dauerhafte Fortpflanzungsunfähigkeit“ 
 (§ 8 Abs. 1 Nr. 1 TSG) vorschrieb. Das Bundesverfassungsgericht 
erklärte diese Regelung 2011 für verfassungswidrig. Auch 
heute noch wird es tin* Personen auf unterschiedliche Weise 
erschwert, selbstbestimmt Eltern zu werden. So werden 
beispielsweise trans* Männer, die ein Kind gebären, in der 
Geburtsurkunde des Kindes als Mutter aufgeführt.

Insbesondere von trans* Frauen und Männern wird er-
wartet, dass sie ihren Körper als ‚falsch‘ empfinden und einen 
Leidensdruck verspüren. Sie werden mit der Anforderung 
konfrontiert, medizinisch zu transitionieren und dann nicht 
mehr als trans* erkennbar zu sein. Gleichzeitig wird von 
ihnen erwartet, dass sie sich als trans* outen und erkenn-
bar machen – andernfalls wird ihnen häufig vorgeworfen, 
sie würden andere täuschen. Von allen trans* Frauen und 
Männern wird zudem die eindeutige, möglichst zweifels-
freie Erfüllung von Weiblichkeits- bzw. Männlichkeitsan-
forderungen erwartet. So bekommen viele trans* Personen 
ungefragte und ungewollte Ratschläge von cis Personen, 
wie sie aussehen, sich kleiden oder verhalten sollten, um 
‚weiblicher‘ oder ‚männlicher‘ zu wirken. Trans* Frauen und 
Männer, die diesen Erwartungen nicht entsprechen können 
oder wollen, wird ihr Geschlecht häufig abgesprochen.

In Communitys und Kontexten, in denen nicht-binäre 
Personen als nicht-binär anerkannt und ernst genommen 
werden, wird von diesen häufig ein androgyner Geschlechts-
ausdruck und die Verwendung von Neopronomen erwartet, 
also eine Erkennbarkeit als ‚weder männlich, noch weiblich‘ 
bzw. das, was sich viele Menschen darunter vorstellen. 
Diese Vorstellung von Androgynität ist wiederum häufig 
androzentrisch und sexistisch geprägt – kurze Haare, Hosen 
und Sneaker gelten als androgyn; lange Haare, Kleider und 
hochhackige Schuhe gelten als weiblich.

https://www.dissens.de/podcast


24 Dissens

Auch von inter* Personen wird ein Leidensdruck erwartet, 
ebenso wie der Wunsch, am eigenen Körper etwas zu ver-
ändern – und nicht etwa den eigenen inter* Körper als gut, 
richtig und gesund zu erleben. Sie werden zudem mit der 
paradoxen Erwartung konfrontiert, sich zu outen und ihre 
Geschichte der Welt zur Verfügung zu stellen, während 
die Existenz intergeschlechtlicher Menschen gleichzeitig 
weiterhin verschwiegen und verunmöglicht wird.

Genau wie Männlichkeits- und Weiblichkeitsanforde-
rungen sind auch Anforderungen an tin* Personen nicht sta-
tisch und intersektional unterschiedlich. So gibt es beispiels-
weise wenig Repräsentation und Anerkennung von trans* 
und nicht-binären Personen, die alt sind, behindert werden, 
jüdisch, Schwarz oder of Color sind. Gleichzeitig wird bei-
spielsweise behinderten trans* Menschen, neurodivergenten 

trans* Menschen sowie trans* Menschen mit psychischen 
Erkrankungen ihr Trans*sein häufig abgesprochen und als 
Ausdruck oder ‚Symptom‘ ihrer Behinderung, Erkrankung 
oder Neurodivergenz gedeutet.

Diese komplexen und widersprüchlichen Anforderun-
gen, gepaart mit der enorm verbreiteten und gewaltvollen 
Trans*- und Inter*feindlichkeit, erzeugen einen massiven 
Druck und machen es tin* Personen schwer, selbstbestimmt 
herauszufinden, wie sie leben möchten, und dabei auch 
unsicher sein und Fehler machen zu dürfen. Aufgabe von 
Fachkräften und Multiplikator*innen ist es daher, diesem 
Druck nach Möglichkeit entgegenzuwirken und tin* Per-
sonen, genau wie cis- und endogeschlechtliche Menschen, 
von Geschlechteranforderungen zu entlasten. 

An alle 
tin* Personen

Binäre Eindeutigkeit

Zweifelsfreie Sicherheit

Zeitliche Kontinuität

Stellvertreter*innen-
Rolle für alle tin* 

Personen

Medizinischer  
Transitionswunsch

Out sein

Leidensdruck

Heterosexualität

Erfüllung von 
Männlichkeits- bzw. 

Weiblickeits-
anforderungen

An trans* Männer  
und trans* Frauen

Androgyner 
Geschlechtsausdruck

Jung

Keine oder 
Neopronomen

An nicht-binäre Personen

Tabuisierung ←→ Out 
sein

Leidensdruck

An inter* Personen

Beispiele für Trans*-, Inter*- und 
Nicht-Binaritätsanforderungen



Geschlechterreflektierte Pädagogik 25

Ziele und Herangehensweisen  
Geschlechterreflektierter Pädagogik

Geschlechterreflektierte Pädagogik bedeutet, in der päd-
agogischen Arbeit Geschlecht und die damit verbundenen 
Anforderungen explizit und implizit im Blick zu haben und 
Veränderungsprozesse anzustoßen – sowohl auf Seiten der 
pädagogischen Fachkräfte als auch auf Seiten der Zielgrup-
pe(n). Dabei ist ein Bewusstsein dafür wichtig, dass auch 
reflektierte und gut informierte Fachkräfte geschlechtliche 
Normen reproduzieren können. Die Reflexion ist insofern ein 
kontinuierlicher Prozess, der nie abgeschlossen ist. Hierzu 
gehört auch die Reflexion der eigenen Biografie und ihrer 
Bedeutung für die pädagogische Arbeit.

Zentrale Ziele Geschlechterreflektierter Pädagogik,  
an denen wir uns orientieren, sind:
Erstens die Förderung vielfältiger Interessen, Kompetenzen 
und Verhaltensweisen ohne vergeschlechtlichte Einengun-
gen und Platzanweiser. Dies beinhaltet die Förderung von 
Vielfalt und Individualität unabhängig von Geschlechterzu-
schreibungen und -normen. So sollten Fachkräfte einerseits 
diejenigen Eigenschaften, Verhaltensweisen und Interessen 
fördern, die Menschen aufgrund des ihnen zugeschriebenen 
Geschlechts nahegelegt werden. Andererseits sollten sie 
auch bewusst und explizit die Eigenschaften, Verhaltens-
weisen und Interessen fördern, die Menschen aufgrund 
des ihnen zugeschriebenen Geschlechts zunächst nicht 
nahegelegt werden und ihnen somit nicht gleichermaßen 
offenstehen. Voraussetzung hierfür ist, dass verschiedene 
geschlechtliche und sexuelle Identitäten und Lebensweisen 
in der pädagogischen Arbeit gleichberechtigt wahrnehmbar 
gemacht werden. Beispiele hierfür können sein:

*	 In der eigenen Sprache darauf achten, möglichst 
wenig vergeschlechtlichte Botschaften zu senden 
(„Jungs/Mädchen sind …“, „Ich brauche mal Hilfe 
von den starken Jungs“), stattdessen z.B.  
geschlechtsneutrale Formulierungen verwenden.

*	 Die eigene Biografie in Bezug auf Geschlecht und 
die Auswirkungen auf die eigene pädagogische 
Arbeit reflektieren. Also beispielsweise darüber 
nachdenken, wie sich die eigenen Erfahrungen 
darauf auswirken, wem ich mich in pädagogischen 
Settings nahe fühle, mit wem ich schnell Konflikte 
habe, was mir Spaß macht, welches Verhalten ich 
nicht gut aushalten kann, wessen Bedürfnisse ich 
gut oder weniger gut wahrnehmen kann, wen ich 
wofür lobe bzw. tadele und inwiefern Geschlecht 
hier eine Rolle spielt, etc. Eine solche Reflexion ist 
die Voraussetzung dafür, zu erkennen, an welchen 
Stellen Geschlecht im eigenen pädagogischen 
Handeln eine Rolle spielt und damit aktiv umgehen 
zu können (→ Selbstreflexion).

*	 Mit Zielgruppen an Kompetenzen wie Empathie, 
Kommunikationsfähigkeit, Durchsetzungsfähigkeit 
arbeiten und dabei bei Bedarf diejenigen beson-
ders fördern, denen diese Kompetenzen aufgrund 
von vergeschlechtlichter Sozialisation weniger 
nahegelegt werden.

*	 Materialien verwenden, in denen vielfältige 
geschlechtliche und sexuelle Lebensweisen und 
Identitäten sowie diverse weitere Zugehörigkeiten 
und Erfahrungen selbstverständlich und gleichbe-
rechtigt vorkommen.

Das zweite wichtige Ziel geschlechterreflektierter Päda-
gogik ist die Entlastung von Geschlechteranforderungen. 
Hier geht es also darum, Räume zu schaffen, in denen der 
Druck, ein ‚richtiger‘ Junge oder ein ‚richtiges‘ Mädchen zu 
sein, für alle möglichst gering ist und in denen Interessen, 
Fähigkeiten und Kompetenzen möglichst allen zugänglich 
gemacht werden, unabhängig vom Geschlecht. Beispiele 
hierfür können sein:

*	 In der offenen Jugendarbeit oder in formalen Bil-
dungssettings in einer Art Zirkeltraining (Statio-
nen mit verschiedenen Angeboten, beispielsweise 
Kickern, Mandalas ausmalen, Schminken) aufbauen 
und die Gruppe dazu auffordern, alle Stationen  
zu durchlaufen, so dass es einfacher wird, auch 
Tätigkeiten auszuprobieren, die als gendernonkon-
form wahrgenommen werden und wofür Jugend-
liche ansonsten ggfls. abgewertet werden.

*	 Als Fachkraft durch eigenes Auftreten, Kleidung, 
Erzählungen, etc. nicht-normative Geschlechter-
bilder repräsentieren.

*	 Mit Jungen daran arbeiten, die eigenen Emotionen 
wahrzunehmen und auszudrücken, um Hilfe zu 
bitten, liebevoll zueinander zu sein, zusammen-
zuarbeiten statt sich in Konkurrenz zueinander zu 
begeben, etc.

*	 Mit Mädchen darüber sprechen, dass Scheitern und 
Ohnmachtsgefühle kein Ausdruck individuellen 
Versagens sind, die Wahrnehmung für geteilte Er-
fahrungen und Solidarität stärken.

*	 Tin* Personen signalisieren, dass sie ernstgenom-
men und unterstützt werden, dass sie nicht alleine 
sind, dass sie sich nicht festlegen müssen, dass sie 
zweifeln und Dinge ausprobieren dürfen.



26 Dissens

Das dritte Ziel ist schließlich die Intervention bei und der Abbau 
von Diskriminierung und Gewalt. Hier gilt es, Haltung zu be-
ziehen, Diskriminierung und Gewalt nicht unwidersprochen 
stehen zu lassen und Betroffene nach Möglichkeit zu schützen 
sowie zu stärken. Beispiele hierfür können sein:

*	 Bei der abwertenden Verwendung von Begriffen wie 
„schwul“, „Lesbe“, „Mädchen“, usw. intervenieren 
und deutlich machen, dass dies nicht in Ordnung ist.

*	 Menschen, denen wiederholt Diskriminierung und 
Gewalt widerfahren, signalisieren, dass wir als 
Fachkräfte ansprechbar sind und bei Bedarf unter-
stützen.

*	 Eine Gruppe/AG für queere Jugendliche und ggf. 
Verbündete ins Leben rufen, in der es explizit um 
Empowerment und gegenseitige Unterstützung 
geht.

*	 Aktiv gegen die Annahme eintreten, dass Jungen 
sich nun einmal raufen und Streitereien manchmal 
körperlich austragen müssen. Alle Kinder und Ju-
gendlichen haben ein Recht auf körperliche Unver-
sehrtheit.

*	 Materialien nutzen, in denen Geschichten von 
glücklichen, starken, selbstbewussten queeren 
Menschen erzählt werden; und/oder in denen queere 
Menschen selbstverständlich vorkommen, ohne 
dass ihr Queersein im Fokus steht.

Geschlechterreflektierte Pädagogik ist dabei immer mit 
dem Risiko konfrontiert, der Kategorie Geschlecht mehr 
Wirkmächtigkeit zu verschaffen anstatt dieser entgegenzu-
arbeiten. Das kann passieren, wenn wir als Fachkräfte dazu 
neigen, aufgrund unserer eigenen Auseinandersetzung mit 
Geschlechterverhältnissen überall – im Verhalten unserer 
Adressat*innen, in Gruppendynamiken, etc. – nur noch 
Geschlecht wahrzunehmen. Es kann auch passieren, wenn 
wir mit einer Gruppe ausführlich über Geschlechterbilder 
sprechen und am Ende all unsere Teilnehmenden darin ge-
schult haben, wie ‚richtige‘ Männer und Frauen zu sein haben. 

Im Umgang mit diesem Risiko hilft die Unterscheidung in 
dramatisierende, entdramatisierende und nicht-dramatisie-
rende Herangehensweisen (Debus 2012b: 150). Dramatisierende 
Herangehensweisen beschäftigen sich explizit mit Themen 
wie vergeschlechtlichter Sozialisation, Männlichkeits- und 
Weiblichkeitsanforderungen, Sexismus, geschlechtlicher 
und sexueller Vielfalt, etc. Sie rücken Geschlecht bewusst 
ins Zentrum der Aufmerksamkeit und sind damit nicht nur 
geschlechterreflektiert, sondern geschlechterreflektierend. 
Wenn wir beispielsweise mit Adressat*innen über Geschlech-
terbilder sprechen, dann arbeiten wir dramatisierend. Dies 
kann notwendig sein, um Diskriminierung und Ungleichheit 
aufgrund von Geschlecht besprechbar zu machen, oder 
wenn Geschlecht durch die Adressat*innen dramatisiert 
wird: Wenn sich eine Gruppe beispielsweise bei jeder Ge-
legenheit in Mädchen und Jungen aufteilt, wenn Personen 
sexistisch, trans*- oder inter*feindlich abgewertet werden, 
oder wenn bestimmte Aktivitäten mit Verweis auf Geschlecht 

verweigert werden („Das ist was für Mädchen“). Zudem sind 
Gruppentrennungen nach Geschlecht immer dramatisierend, 
weil sie die Botschaft transportieren, dass Geschlecht in 
dem jeweiligen Moment und Setting die wichtigste Unter-
scheidungskategorie ist (ebd.: 152).

Auf dramatisierende Herangehensweisen sollten immer 
entdramatisierende folgen. Diese relativieren die Bedeutung 
von Geschlecht: Sie machen erfahrbar, „dass Geschlecht 
weder die einzige noch die wichtigste Kategorie individueller 
wie gesellschaftlicher Differenz“ ist (ebd.: 153). Sie legen den 
Fokus beispielsweise auf Individualität und Unterschiede 
innerhalb einer geschlechtshomogenen Gruppe, auf Gemein-
samkeiten zwischen Menschen unterschiedlicher Geschlech-
ter, oder auf andere Zugehörigkeiten und Erfahrungen. Ein 
Beispiel für eine Methode‚ die entdramatisierend genutzt 
werden kann, ist „Differenz-Detektive“: Dabei sammeln die 
Teilnehmenden in Kleingruppen nacheinander Eigenschaften 
und Zugehörigkeiten, die alle innerhalb der Kleingruppe 
gemeinsam haben bzw. voneinander unterscheiden. Alle 
gesammelten Eigenschaften werden anschließend unter der 
Fragestellung besprochen, inwiefern sie gesellschaftlich von 
Vorteil, gesellschaftlich von Nachteil oder gesellschaftlich 
unwichtig sind. Auch die Methode „Eine Geschichte zu einem 
meiner Namen“ kann entdramatisierend eingesetzt werden 
(→ Namensgeschichten).

Nicht-dramatisierende Herangehensweisen thema-
tisieren Geschlecht ebenfalls nicht explizit, sondern kon-
zentrieren sich auf die Förderung individueller Vielfalt und 
Selbstbestimmung. Ein Austausch über die Bedeutung von 
Familie für das eigene Leben kann beispielsweise nicht-
dramatisierend erfolgen, oder eine Einheit zur Förderung 
von Kommunikationskompetenzen, oder eine gemeinsame 
Kanutour. Solche Angebote sind geschlechterreflektiert, 
wenn Fachkräfte Geschlecht als Analysefolie im Hintergrund 
nutzen, die Relevanz von Geschlecht erkennen und bei Bedarf 
auf dramatisierende und/oder entdramatisierende Heran-
gehensweisen zurückgreifen können. Sie können eingesetzt 
werden, wenn Geschlecht in einem Setting (noch) nicht ex-
plizit Thema ist. Wichtig ist, dass sie keine geschlechtlichen 
Platzanweiser beinhalten sollten, sie „geben also nicht vor, 
schon zu wissen, was Mädchen bzw. Jungen brauchen und 
signalisieren diesen nicht, dass es nun dieses extra Angebot 
für sie gibt, weil alle Jungen – sprich „richtige“ Jungen – sich 
für Fußball interessieren, schlecht lesen oder nicht gut über 
Gefühle reden können und „richtige“ Mädchen sich dagegen 
für Seidenmalerei interessieren, über mangelndes räumliches 
Vorstellungsvermögen verfügen sowie Unterstützung in 
Sachen Selbstbehauptung benötigen“ (ebd.: 156).

Alle drei Herangehensweisen sind sinnvolle Strategien, 
die einander ergänzen und auf die Fachkräfte wechselnd 
zurückgreifen können sollten, um ihre pädagogische Praxis 
geschlechterreflektiert zu gestalten. 



Geschlechterreflektierte Pädagogik 27

Dabei braucht eine geschlechterreflektierte pädagogische 
Praxis immer einen Dreiklang aus Wissen, Haltung sowie 
methodisch-didaktischen Kompetenzen (Debus/Könnecke/
Schwerma/Stuve 2012: 10). Hierzu gehört das Wissen, dass 
Geschlecht keine biologische Tatsache ist und dass Zwei-
geschlechtlichkeit und Heterosexualität weder natürlicher 
noch normaler sind als andere Formen von Geschlecht und 
sexueller (und romantischer) Orientierung. Fachkräfte be-
nötigen Wissen über die real existierende Vielfalt geschlecht-
licher und sexueller Identitäten und Lebensweisen, über 
die Lebensrealitäten und Erfahrungen queerer Menschen, 
ebenso wie über geschlechtsbezogene Gewalt, Sexismus, 
Trans*- und Inter*feindlichkeit sowie deren historisches 
Gewachsensein. Auch aktuelle Ausdrucksformen dieser Dis-
kriminierungen sowie extrem rechte Politiken dazu gehören 
zu dieser Wissensbasis.

Auf Grundlage dieses Wissens kann pädagogische Hal-
tung entstehen, reflektiert und weiterentwickelt werden. Die 
Haltung beeinflusst u.a., wie Fachkräfte ihren Zielgruppen 
begegnen und mit diesen arbeiten, welche Themen sie be-
sprechen und in welchem Rahmen, ob und wie sie bei Diskri-
minierung und Gewalt intervenieren, wem sie viel oder wenig 
Raum und Zeit widmen und wie sie pädagogische Situationen 
analysieren. In all diesen Fragen spielt Geschlecht – neben 
vielen weiteren Aspekten – eine Rolle.

Um Wissen und Haltung in sinnvolle pädagogische 
Arbeit zu übersetzen, brauchen Fachkräfte methodisch-
didaktische Kompetenzen. Dazu gehören Kenntnisse über 
verschiedene Methoden und die Fähigkeit, diese bewusst 
einzusetzen und im Hinblick auf Risiken und Potenziale zu 
analysieren. Die perfekte Methode gibt es nicht – jede Me-
thode hat Vor- und Nachteile, ist für manche Menschen leicht 
und für andere schwierig – und eine sinnvolle pädagogische 
Einheit sollte immer unterschiedliche Methoden enthalten 
(kognitiv, spielerisch, körperbezogen, in der Großgruppe, 
in Kleingruppen, in Einzelarbeit, laut und lebhaft, reizarm 
und leise, lange und intensiv, kurz und oberflächlich, …). 
Methodisch-didaktische Kompetenzen umfassen auch die 
Fähigkeit, zwischen dramatisierenden, entdramatisierenden 
und nicht-dramatisierenden Herangehensweisen zu unter-
scheiden und diese gezielt einzusetzen – in dem Versuch, 
die Wirkmächtigkeit der Kategorie Geschlecht nicht unbe-
absichtigt zu verstärken. 

Ein weiterer zentraler Faktor für das Gelingen einer 
geschlechterreflektierten pädagogischen Praxis sind die 
Arbeitsbedingungen der Fachkräfte. Die gute Umsetzung 
der vorher genannten Ziele und Herangehensweisen, sowie 
die Übersetzung von Haltung und methodisch-didaktischen 
Überlegungen in geschlechterreflektiert Praxis hängt nicht 
allein von den Kompetenzen einzelner Pädagog*innen ab. 
Alles aus eigener Kraft schaffen zu müssen, ist vielmehr eine 
individualisierte Anforderung an pädagogische Fachkräfte, 
die kaum erfüllbar ist. Stattdessen muss pädagogische Pra-
xis immer vor dem Hintergrund der vorhandenen Arbeits-
bedingungen betrachtet werden. Dazu gehören ein guter 
Personalschlüssel, finanzielle und räumliche Ressourcen, 
eine angemessene Ausbildung und regelmäßige Fortbil-
dungen, Inter- und Supervision, genug Erholungszeiten, 
die Möglichkeit, von außen Hilfe zu holen, Unterstützung 
unter Kolleg*innen und durch Vorgesetzte, gute Bezahlung, 

eine sich als lernend verstehende Institution, etc. Das ist 
selten alles gegeben. Viel pädagogisches Scheitern ist auf 
schlechte Arbeitsbedingungen zurückzuführen. Deshalb 
ist der erste Schritt hin zu einer geschlechterreflektierten, 
diskriminierungskritischen pädagogischen Praxis manchmal 
der Einsatz für bessere Arbeitsbedingungen.

Fazit

Geschlechterreflektierte Pädagogik ist unseres Erachtens 
ein wichtiger Baustein innerhalb verschiedener diskriminie-
rungskritischer, menschenrechts- und vielfaltsorientierter 
Ansätze. Sie ist kein Spezialthema, sondern ein grund-
legender Bestandteil einer reflexiven und machtkritischen 
Bildungspraxis. Sie leistet einen unverzichtbaren Beitrag 
zur Bearbeitung geschlechterbasierter Machtverhältnisse – 
immer im Zusammenspiel mit anderen Ansätzen. Sie trägt 
dazu bei, diskriminierungskritische Handlungskompetenz 
zu fördern, Bildungsgerechtigkeit zu stärken und transfor-
mative Bildungsprozesse anzustoßen. Wie wir Lernprozesse 
zu Diskriminierung konkret gestalten können, behandeln 
wir in diesem und im zweiten Teil dieser Handreichung. 
Geschlechterreflektierte Pädagogik kann zudem extrem 
rechten Geschlechterpolitiken auf mehreren Ebenen ent-
gegenwirken, da sie deren zentrale ideologische Fundamente 
herausfordert, dekonstruiert und alternative Deutungs- und 
Handlungsperspektiven eröffnet. Hierauf gehen wir im Fol-
genden näher ein.



28 Dissens

Prävention von 
Diskriminierung und Gewalt 
durch Geschlechterreflektierte 
Pädagogik
Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner

Um pädagogische Räume und Angebote so zu gestalten, dass 
sie Diskriminierung und Gewalt vorbeugen und aktiv ent-
gegenwirken, finden wir es hilfreich, zwischen verschiedenen 
Standbeinen der Arbeit gegen Rechtsextremismus und Dis-
kriminierung zu unterscheiden. Diese Unterscheidung basiert 
auf Ansätzen der Rechtsextremismusprävention (vgl. Hechler/
Stuve 2015: 48). Obwohl sie nicht vollständig auf die Arbeit 
zu Diskriminierung übertragbar ist, lässt sie sich in weiten 
Teilen anwenden – wir finden sie insofern auch dafür sinnvoll. 

Rechte Ideologien stützen sich maßgeblich auf die dis-
kriminierenden Strukturen, die tief in unserer gesamten 
Gesellschaft verankert sind, u.a. Rassismus, Antisemitis-
mus, Ableismus, Adultismus, Sexismus, Trans*feindlichkeit, 
Homofeindlichkeit (→ Diskriminierung). Um diese abzubauen 
und ein nicht-diskriminierendes Miteinander zu ermöglichen 
bzw. zu stärken, braucht es in erster Linie die Veränderung 
von gesellschaftlichen Strukturen. Pädagogik hat einen 
wichtigen Anteil an gesellschaftlichen Veränderungen und 
ist gleichzeitig begrenzt: 

„Kaum gibt es ein gesellschaftliches Problem, wird 
die Pädagogik angerufen und soll es richten. Regelrechte 
Wunder soll sie vollbringen, sei es Gewalt einzudämmen, 
Neonazismus zu bekämpfen, die Inklusion zu ermöglichen 
oder andere gesellschaftliche Probleme und Aufgaben zu 
bewältigen. Neonazismus verweist aber vor allem auf eine 
bestimmte Gesellschaftsstruktur, individuelle wie kollek-
tive Denktraditionen, gesellschaftliche Umgangsweisen 
mit Krisenphänomenen, institutionalisierte Herrschaft und 
dergleichen mehr. Nationalstaaten und Kapitalismus, um 
nur zwei zu nennen, begünstigen rechte Denkformen. All 
das lässt sich pädagogisch nur sehr bedingt bearbeiten“ 
(Hechler/Stuve 2015: 10). 

Der Abbau von Diskriminierung und die Bekämpfung 
von Rechtsextremismus können und dürfen daher nicht allein 
als Aufgabe von Pädagogik begriffen werden. Sie können 
erst recht nicht primär Aufgabe derer sein, die häufig Ziel-
gruppen pädagogischer Angebote sind, denn diese – allen 
voran Kinder und Jugendliche – befinden sich meist nicht 
in den gesellschaftlichen Positionen, die mit besonders viel 
Macht und Ressourcen ausgestattet sind.

Trotzdem kann Pädagogik dazu beitragen, Diskrimi-
nierung abzubauen und extrem rechte Einstellungen sowie 
Verhaltensweisen zu verhindern.

Neben der Veränderung gesellschaftlicher Strukturen sind 
drei Standbeine erforderlich, um Rechtsextremismus und 
Diskriminierung wirksam und nachhaltig zu bekämpfen:

1.	 Empowerment
2.	 Stärkung von Alternativen
3.	 (Primär-, Sekundär- und Tertiär-)Prävention 

An erster Stelle steht Empowerment, also die Stärkung und 
Unterstützung von (potenziell) Betroffenen – Menschen, denen 
Diskriminierung und/oder Gewalt widerfahren ist, oder die 
davon bedroht sind. In pädagogischen Settings können ganz 
unterschiedliche empowernde Elemente eingebaut werden. Für 
die pädagogische Arbeit mit heterogenen Gruppen bedeutet 
das beispielsweise, dass wir bei der Planung und Durchführung 
unserer Veranstaltungen nicht nur Lern- und Weiterentwick-
lungsangebote für diejenigen schaffen sollten, die wir sensibi-
lisieren und denen wir einen wohlwollenden, fehlerfreundlichen 
Lernraum bieten möchten. Genauso wichtig ist es, unsere 
Angebote auch immer für diejenigen mitzugestalten, die von 
Diskriminierung betroffen sind. Die meisten Erfahrungen und 
Zugehörigkeiten können wir Menschen nicht ansehen. Wenn 
wir uns in heterogenen Gruppen mit Diskriminierungsverhält-
nissen wie z.B. Queerfeindlichkeit beschäftigen, sollten wir 
immer davon ausgehen, dass queere Teilnehmende anwesend 
sind. Dementsprechend sollten wir nicht nur Diskriminierung 
besprechen und für Privilegien sensibilisieren, sondern auch 
empowernde Elemente in unsere Angebote integrieren, die 
queere Teilnehmende stärken sowie „Stolz und Zufriedenheit 
über die eigene Auseinandersetzung und Resilienz sowie die 
Solidarität, Experimentierfreude, Lebendigkeit und Liebe in 
queeren Lebenswelten“ vermitteln (Klemm 2018: 152).

Empowerment gerät in der pädagogischen Auseinander-
setzung mit Diskriminierung und insbesondere mit Rechtsex-
tremismus allzu oft in den Hintergrund. Dies stellt ein Risiko 
dar, dem aktiv entgegengesteuert werden sollte. Jegliche 
Arbeit gegen diskriminierende und/oder extrem rechte Ein-
stellungen, Verhaltensweisen und Strukturen muss daran 
gemessen werden, inwiefern sie „real etwas für diskriminierte 
Gruppen verbessert hat“ (Hechler/Stuve 2015: 47). Pädagogische 
Arbeit läuft ansonsten Gefahr, die Perspektive zu sehr auf 
(potenzielle) Täter*innen zu richten und dabei Betroffene aus 
dem Blick zu verlieren. 

Kurztitel → Prävention



Prävention von Diskriminierung und Gewalt durch Geschlechterreflektierte Pädagogik 29

Zweitens ist die Stärkung von Alternativen zu diskriminieren-
den und/oder extrem rechten Deutungen, Verhaltensweisen, 
Lebenswelten und Strukturen wichtig. Die Stärkung von 
alternativen Handlungs- und Deutungsmustern ist dabei 
sowohl für Betroffene von Diskriminierung und rechter Ge-
walt relevant (auch im Sinne von Schutzräumen), als auch 
für Personen, die diskriminierende und (extrem) rechte Ein-
stellungen vertreten. Es reicht nicht aus, dieser zweiten 
Gruppe nur mit Verboten oder moralischen Anrufungen zu 
begegnen (→ Subjektive Funktionalität). 

Dies erfordert einerseits alternative Räume, in denen 
andere Verhaltensweisen gelernt und gelebt werden können 
(wie Jugendclubs, Treffpunkte, Projekte, Subkulturen, An-
laufstellen sowie vielfältige Bildungsformate). Andererseits 
umfasst dies die Förderung alternativer Deutungen, Sicht-
weisen sowie Verhaltensweisen und Handlungsoptionen 
(beispielsweise durch Wissensvermittlung, die Förderung 
von Perspektivwechseln oder Rollenmodellen, wie Influ-
encer*innen, die feministische Perspektiven vertreten und 
Alternativen zu sexistischen Männlichkeitsbildern vorleben).

Auch heute noch wird auf Berliner Schulhöfen 
„schwul“ inflationär als Schimpfwort und Belei-
digung verwendet. Viele der Pädagog*innen, mit 
denen wir arbeiten, versuchen, hier Grenzen zu 
setzen und die Diskriminierung zu unterbinden, 
indem sie beispielsweise klar sagen, dass sie eine 
abwertende Verwendung des Begriffs „schwul“ nicht 
tolerieren. Dies ist gut und sinnvoll, weil diese Inter-
vention für viele queere Zuhörende bestärkend sein 
kann – selbst wenn die abwertende Verwendung 
von „schwul“ dadurch nicht aufhört. Um alter-
native Verhaltensweisen zu fördern, vermitteln 
viele Fachkräfte außerdem Wissen zum Begriff 
„schwul“ und seiner Bedeutung. Das ist immer dann 
hilfreich, wenn tatsächlich ein Mangel an Wissen 
hinter der abwertenden Verwendung des Wortes 
steckt. Alternativen zu stärken, kann auch bedeuten, 
mit den Schüler*innen die Themen Diskriminierung 
und diskriminierende Begriffe zu besprechen sowie 
nicht-diskriminierende Schimpfwörter zu erarbeiten. 
Außerdem ist es sinnvoll, schwule und andere queere 
Schüler*innen explizit zu empowern, beispielsweise 
durch Workshops mit queeren Bildungsprojekten, 
oder durch die Etablierung von Strukturen wie Ver-
trauenslehrkräfte und queere AGs.

Beim dritten Standbein, der Prävention, geht es um die 
Arbeit mit (potenziellen) Täter*innen, also Menschen, die 
sich diskriminierend verhalten könnten, oder dies bereits 
tun. Prävention wird in der Rechtsextremismusprävention in 
Primär-, Sekundär- und Tertiärprävention unterteilt. 

1	 Diese Herangehensweise wird dadurch erschwert, dass diskriminierende und (extrem) rechte Narrative die gesellschaftliche Debatte derzeit stark 
prägen. In vielen Räumen sind diskriminierende Aussagen mehrheitsfähig. Kolleg*innen berichten uns davon, dass sich Gesprächsdynamiken 
verändert haben: Pädagogische Situationen, in denen z.B. Diskriminierung oder Rechtsextremismus angesprochen werden, eskalieren schnell. Die 
Bereitschaft und Fähigkeit, sich im Gespräch mit unterschiedlichen Positionen auseinanderzusetzen, sind oft nicht gegeben. Hier haben wir noch 
keine erprobten Strategien parat. Kolleg*innen überlegen aber derzeit, wie Ansätze der Sekundär- und Tertiärprävention in alle pädagogischen 
Settings integriert werden könnten.

Sekundär- und Tertiärprävention sind dabei eigentlich Formen 
der Intervention, also nicht vorbeugende, sondern eher ein-
greifende Herangehensweisen. Sekundärprävention richtet 
sich dabei an Menschen, die sich in Prozessen der Hinwendung 
zu diskriminierenden Ideologien und/oder extrem rechten 
Lebenswelten befinden, einzelne Deutungen übernommen 
haben, etc. und bei denen es um eine Distanzierung geht. 
Bei Tertiärprävention handelt es sich um Ausstiegsarbeit mit 
Personen, die geschlossen rechtsextreme und/oder andere 
diskriminierende Ideologien vertreten und stark in entspre-
chende Lebenswelten eingebunden sind. Diese Arbeit ist nur 
möglich, wenn es einen Distanzierungs- oder Ausstiegs-
willen gibt, wenn Menschen also etwas an ihrem Verhalten 
und ihren Einstellungen ändern möchten (Hechler/Stuve 2015: 
49, MBR 2016: 17). Sie sollte zudem nicht in Gruppensettings 
geplant werden, sondern in der Regel als Einzelfallarbeit. 
Primärprävention ist im eigentlichen Sinne präventiv: Sie 
richtet sich an alle Menschen und soll einer Hinwendung zu 
diskriminierenden Ideologien und extrem rechten Denk- und 
Lebenswelten vorbeugen.

Wir gehen davon aus, dass Diskriminierungsverhält-
nisse unsere Gesellschaft durchziehen und unser aller Auf-
wachsen und Zusammenleben geprägt haben und weiterhin 
prägen. Wir alle haben daher diskriminierende Deutungen 
verinnerlicht und verhalten uns auch alle immer wieder 
diskriminierend, häufig unbewusst oder unbeabsichtigt  
(→ Diskriminierung). Die Unterscheidung in Primär-, Sekun-
där- und Tertiärprävention lässt sich insofern nur begrenzt 
auf die Arbeit gegen Diskriminierung übertragen. Wir finden 
sie dennoch hilfreich, um diskriminierende Äußerungen 
und Verhaltensweisen unserer Zielgruppen einzuordnen: 
Sind diese ‚nur‘ unüberlegt, oder sind sie Teil eines ge-
festigten Weltbilds (vgl. Tabelle auf S. 30). Auf Grundlage 
dieser Einordnung können wir darüber nachdenken, wer von 
unseren Teilnehmenden im pädagogischen Setting erreich-
bar sein könnte. Personen, die unserer Einschätzung nach 
gefestigte diskriminierende Weltbilder vertreten und bei 
denen wir kein Interesse wahrnehmen, ihre Positionen oder 
ihr Verhalten zu hinterfragen, sollten wir insbesondere in 
Gruppensettings eher begrenzen, um Betroffene zu schützen 
und diskriminierenden Verhaltensweisen nicht zusätzlich 
Raum zu geben. Bei Personen, deren Positionen wir nicht 
als gefestigt wahrnehmen und die beispielsweise eher un-
überlegt diskriminierend handeln, kann es sich lohnen, in die 
Auseinandersetzung zu gehen und an alternativen Hand-
lungsweisen zu arbeiten – abhängig u.a. von Zeit und Res-
sourcen, die wir zur Verfügung haben, Rahmenbedingungen, 
Überlegungen zu Aufmerksamkeitsverteilung und Zielen, etc.  
(→ Subjektive Funktionalität, → Entlasten).1 Das Erarbeiten 
und Sammeln von Handlungsstrategien im Umgang mit 
diskriminierenden und (extrem) rechten Äußerungen sowie 
Verhaltensweisen ermöglicht beispielsweise die Methode 
„Handlungspolygon“ (→ Handlungspolygon).



30 Dissens

Sexismus Anti-
feminismus

Trans*-  
Inter*-,  

Queerfeindlichkeit

Angriffe auf 
Politiken 

geschlechtlicher & 
sexueller Vielfalt

situativ

unüberlegtes 
Wiedergeben von 

Äußerungen

z.B. unüberlegte 
Reproduktion sexis-

tischer Begriffe

problematische 
Verarbeitung 

schlechter 
Erfahrungen

z.B. Deutung der 
Durchsetzung einer 

Frauenquote als 
Benachteiligung von 

Männern

Hinwendungs-
prozesse / 

teil- 
gefestigtes 

Weltbild

Übernahme 
problematischer 

Deutungsangebote

z.B. Betrachtung 
von trans* Frauen 
als Bedrohung für 

Frauenräume

Ausdruck von
 Ressentiments

z.B. Pathologi-
sierung von tin* 

Personen

gefestigtes 
Weltbild

strategischer 
Einsatz

z.B. gezielte Ver-
breitung misogyner 

Positionen über 
Social Media

Organisierung
z.B. Organisierung 
in rechten Jugend-

gruppen

2	 Viele Menschen vertreten trans*-, inter*- und queerfeindliche Einstellungen und verhalten sich – auch unbewusst und unbeabsichtigt – trans*-, 
inter*- oder queerfeindlich. Mit Angriffen auf Politiken geschlechtlicher und sexueller Vielfalt meinen wir demgegenüber die bewusste, teils auch 
organisierte und strategische Gegnerschaft zu Politiken und Bewegungen, die auf die Anerkennung und Gleichstellung vielfältiger geschlechtlicher 
und sexueller Identitäten und Lebensweisen zielen. Diese kann auch unter den Begriff Antifeminismus gefasst werden (→ Antifeminismus).

Tabelle von Katharina Debus und Sarah Klemm, inspiriert von MBR (2016): Jugendarbeit gegen Rechtsextremismus. Integrierte Handlungsstrategien 
zur Rechtsextremismus-Prävention und -Intervention bei Jugendlichen, S. 18 f. URL: https://www.mbr-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/
MBR_HR_Jugendarbeit_2016_web.pdf [12.08.2025]

Um in der Praxis einschätzen zu können, welche pädagogische 
Strategie Sinn macht, ist es zentral, die Zielgruppe einschätzen 
zu können. Für die Arbeit mit (extrem) rechten oder (extrem) 
rechts orientierten Zielgruppen kategorisiert die Mobile Be-
ratung gegen Rechtsextremismus (MBR 2016: 14) hierzu nach 
Organisierungsgrad, also dem Grad der Einbindung in rechts-
extreme Szenen und Erlebniswelten, und Ideologiedichte. In 
der oben stehenden Tabelle haben wir diese Überlegungen 
auf die Auseinandersetzung mit Sexismus, Antifeminismus, 
Trans*-, Inter*- und Queerfeindlichkeit sowie Angriffen auf 
Politiken geschlechtlicher und sexueller Vielfalt2 übertragen. 
Sie soll dabei helfen, konkrete Äußerungen oder Verhaltens-
weisen einzuordnen: Handelt es sich dabei beispielsweise 
eher um situatives, unüberlegtes Verhalten, oder um den 
Ausdruck eines gefestigten Weltbilds? 

Kann die Äußerung oder das Verhalten als sexistisch, queer-
feindlich, antifeministisch, oder als Angriff auf Politiken 
geschlechtlicher und sexueller Vielfalt eingeordnet werden? 
Je nach Einordnung sind unterschiedliche Umgangsstrategien 
möglich und sinnvoll.

https://www.mbr-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/MBR_HR_Jugendarbeit_2016_web.pdf
https://www.mbr-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/MBR_HR_Jugendarbeit_2016_web.pdf


Prävention von Diskriminierung und Gewalt durch Geschlechterreflektierte Pädagogik 31

Geschlechterreflektierte Pädagogik als Prävention

Geschlechterreflektierte Pädagogik sowie andere Ansätze, 
die sich gegen Diskriminierung, Rechtsextremismus und Un-
gleichheitsverhältnisse, für ein demokratisches, solidarisches, 
vielfaltsorientiertes Miteinander einsetzen (Anti Bias, Social 
Justice, Menschenrechts-, Antidiskriminierungspädagogik, 
etc.) können im Bereich der drei genannten Standbeine 
– Empowerment, Stärkung von Alternativen, Prävention – 
Wirkung erzielen. Im Hinblick auf Prävention können sie vor 
allem der Primärprävention und bedingt der Sekundärprä-
vention zugeordnet werden. Primärprävention richtet sich 
prinzipiell an alle Menschen. Sie setzt an den „Alltagspoli-
tiken der Grenzziehungen zwischen denen, die dazugehören 
(sollen) und denen, die es nicht tun (sollen), denen, die als 
‚normal‘ gelten, und denen, die als ‚Abweichung‘ markiert 
werden“ (Hechler/Stuve 2015: 50 f.) an. 

Wir versuchen, mit geschlechterreflektierten pädago-
gischen Ansätzen von Männlichkeits- und Weiblichkeits-
anforderungen zu entlasten, keine vergeschlechtlichten 
Botschaften oder Rollenzuschreibungen zu vermitteln und 
bei Diskriminierung und Gewalt konsequent zu intervenieren 
(→ Geschlechterreflektierte Pädagogik). Wir setzen uns 
kritisch mit verengenden Geschlechterbildern auseinander. 
Wir stellen infrage, dass irgendjemand definieren darf, was 
‚richtig‘ männlich oder weiblich ist. Wir versuchen, Räume 
zu schaffen, in denen niemand ein ‚richtiger‘ Junge oder ein 
‚richtiges‘ Mädchen sein muss und in denen nicht nur Jungen 
und Mädchen anerkannt und unterstützt werden, sondern 
auch alle anderen, u.a. inter* und nicht-binäre Personen. Wir 
versuchen, ‚geschlechtsuntypische‘ Erfahrungen zu ermög-
lichen, ohne neue Ge- und Verbote aufzustellen, und einen 
kritisch-solidarischen Umgang mit Diskriminierung zu üben. 

Wichtig ist, dass eine Hinwendung zu extrem rech-
ten Ideologien und Lebenswelten immer mehrere Gründe 
hat. So müssen „neben entsprechenden Diskursangeboten 
(Deutungsmustern seitens der extremen Rechten, aber auch 
seitens Teilen des Mainstream) immer auch Gelegenheits-
strukturen (Personen/Gruppen vor Ort) sowie familienge-
schichtliche und biographische Konstellationen zusammen-
treffen“(Bitzan 2016: 334), damit eine Person in extrem rechte 
Szenen einsteigt. Geschlechterreflektierte, vielfalts- und 
menschenrechtsorientierte Ansätze können daher in Bezug 
auf Prävention immer nur ein Baustein unter mehreren sein.

Geschlechterreflektierte pädagogische Ansätze sind 
damit ein Teil der Arbeit gegen Rechtsextremismus und 
Diskriminierung. Sie können einen Beitrag dazu leisten, 
diskriminierende Einstellungen und Verhaltensweisen sowie 
eine Hinwendung zu extrem rechten Deutungsangeboten 
gar nicht erst attraktiv werden zu lassen und Alternati-
ven zugänglich zu machen (→ Entlasten, → Subjektive  
Funktionalität). Sie können in einer von Komplexität ge-
prägten Gesellschaft, die alle Menschen mit Unsicherheiten 
und vielfältigen Anforderungen konfrontiert, ein demo-
kratisches Miteinander fördern.



32 Dissens

Intersektionalität, 
Kreuz-Hierarchien und 
Problemscheinwerfer in der 
pädagogischen Arbeit zu 
Geschlechterverhältnissen
Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm

In unserer pädagogischen Arbeit stehen Geschlechterver-
hältnisse im Zentrum der Auseinandersetzung. Gleichzeitig 
sind alle Menschen in viele Ungleichheitsverhältnisse ein-
gebunden und es ist nie nur die Dimension Geschlecht, die 
eine Rolle spielt. Diese Ungleichheits- oder Diskriminie-
rungsverhältnisse wirken in allen pädagogischen Settings. 
Für Fachkräfte und Multiplikator*innen ist es notwendig, 
sich dessen bewusst zu sein und aktiv damit umzugehen.

Im Folgenden stellen wir daher unser Verständnis und 
unseren Gebrauch des Konzepts Intersektionalität vor und 
ergänzen es um die Begriffe Kreuz-Hierarchien und Problem-
scheinwerfer. Dabei geht es uns nicht um eine ausführliche 
theoretische Diskussion der Konzepte. Vielmehr geben wir 
einen kleinen Einblick, wie wir sie im Rahmen unserer päda-
gogischen Arbeit verstehen und nutzen. Alle drei Konzepte 
haben sich in unserer Arbeit als hilfreich erwiesen, um unsere 
pädagogischen Formate zu konzeptionieren und zu planen, 
gewisse Dynamiken unter Teilnehmenden sowie zwischen 
uns als Leitung und den Teilnehmenden besser zu verstehen 
und auf sie pädagogisch reagieren zu können. 

Intersektionalität und Kreuz-Hierarchien

Schon 2012 konstatierte Lucy Chebout, dass das Konzept 
Intersektionalität im deutschsprachigen Raum sehr unter-
schiedlich verstanden wird. Der Bezug zu den Arbeiten von 
Kimberlé Crenshaw, die den Begriff schon 1989 maßgeblich 
prägte, geht häufig verloren: „Viele sprechen von Inter-
sektionalität, aber nicht alle meinen das gleiche. Die Einen 
bezeichnen damit eine Methode der Mehrebenen-Analyse, 
andere eher einen Theorie-Komplex. Manche reden von 
Intersektionalität in Bezug auf Identitätsaspekte, andere 
haben Strukturkategorien oder Achsen der Ungleichheit im 
Blick“ (Chebout 2012: 6).

Der Begriff Intersektionalität hat längst Eingang in den 
Sprachgebrauch nicht nur von Wissenschaftler*innen und 
Aktivist*innen, sondern auch in den pädagogischen Kontext 
und das Alltagswissen vieler Personen gefunden. So auch 
unter unseren Teilnehmer*innen und Kolleg*innen. Doch 
oft bleibt unklar, was damit eigentlich ausgedrückt werden 

soll. In vielen Bildungsangeboten, besonders solchen zu 
Vielfalt und Anti-Diskriminierung, erleben wir den Wunsch 
(bzw. den Anspruch) von Teilnehmenden oder Auftrag-
gebenden, ‚intersektional‘ zu arbeiten. Wenn wir genauer 
nachfragen, ist damit teilweise gemeint, dass wir möglichst 
viele unterschiedliche Perspektiven z.B. auf das Thema 
Sexismus einbringen sollen – beispielsweise Perspektiven 
von unterschiedlich positionierten Frauen, wie Schwarzen 
Frauen, lesbischen Frauen oder trans* Frauen, aber auch 
von Menschen, die in anderen Ungleichheitsverhältnissen 
diskriminiert werden, wie zum Beispiel Männern of Color. In 
anderen Situationen ist damit gemeint, wir sollen möglichst 
auf die Überschneidung mit anderen Diskriminierungsver-
hältnissen eingehen – also z.B. das Zusammenwirken von 
Sexismus und Rassismus, Sexismus und Klassismus bzw. 
im besten Fall das Zusammenwirken aller Ungleichheits-
kategorien. Wieder andere meinen damit, dass gesonderte 
Formate für Menschen angeboten werden sollen, denen in 
mehreren Verhältnissen Diskriminierung widerfährt, im Sinne 
eines Safer Spaces (→ Safer/Braver Spaces). 

Was also meinen wir, wenn wir im Kontext unserer pä-
dagogischen Arbeit von Intersektionalität sprechen? 

Intersektionalität beschreibt zunächst die Überkreuzung 
und Verschränkung – Intersektion – von Diskriminierungs-
verhältnissen und die Erfahrungen von Menschen, die in 
mehr als einem Ungleichheitsverhältnis diskriminiert wer-
den. Geschlecht ist schließlich nicht die einzige Kategorie, 
nach der unsere Gesellschaft hierarchisch ordnet und auf-
grund derer Menschen diskriminiert oder privilegiert werden  
(→ Diskriminierung). Andere Diskriminierungsverhältnisse, 
die die deutsche Gesellschaft durchziehen, sind beispielsweise 
Antiziganismus/Gadjé-Rassismus, Ableismus, Rassismus, 
Klassismus und Antisemitismus. 

Das Konzept Intersektionalität wurde maßgeblich durch 
die oben bereits erwähnte US-amerikanische Schwarze 
feministische Juristin, Wissenschaftlerin und Bürgerrecht-
lerin Kimberlé Crenshaw geprägt. Crenshaw analysierte 
Umsetzungen des Antidiskriminierungsrechts im US-ame-
rikanischen Kontext in Bezug auf Schwarze Frauen. Sie 
verdeutlichte anhand verschiedener Beispiele der Recht-
sprechung, wie die Situation Schwarzer Frauen aus dem 

Kurztitel → Intersektionalität



Intersektionalität, Kreuz-Hierarchien und Problemscheinwerfer in der pädagogischen Arbeit zu Geschlechterverhältnissen 33

Blickfeld gerät, wenn Diskriminierung nur anhand jeweils 
eines Ungleichheitsverhältnisses (Sexismus oder Rassismus) 
gedacht wird („single-axis framework“, Crenshaw 1989: 140). Das 
bekannteste Beispiel handelt von einem Gerichtsverfah-
ren, bei dem Schwarze Frauen dem Unternehmen General 
Motors vorgeworfen hatten, diskriminierende Einstellungs- 
und Entlassungspolitiken anzuwenden. Das Gericht urteilte 
jedoch, da General Motors weiße Frauen eingestellt habe, 
läge keine Diskriminierung aufgrund von Geschlecht vor. Das 
Gericht wies auch die Klage auf Grundlage rassistischer Dis-
kriminierung ab und verwies auf ein anderes Verfahren, das 
Schwarze Männer gegen General Motors geführt hatten. Die 
spezifische Situation der Schwarzen Frauen wurde aber auch 
in diesem anderen Verfahren nicht erfasst und die Frauen 
wurden nicht kompensiert.

Crenshaw macht deutlich, wie das Zusammenwirken 
unterschiedlicher Diskriminierungsverhältnisse eine eigene 
Form der Unterdrückung hervorbringt, die in Konzepten der 
Antidiskriminierungspolitik bzw. -rechtsprechung nicht ab-
gebildet wird. Sie verdeutlicht dies mit dem Bild der Intersek-
tion, der Kreuzung zweier Straßen. Jede Straße symbolisiert 
ein Ungleichheitsverhältnis – hier Sexismus und Rassismus. 
Schwarze Frauen stehen dabei mitten auf der Kreuzung, 
sind also beiden Diskriminierungen ausgesetzt. Wenn wir 
die Situation der Schwarzen Frauen betrachten, ist nicht 
klar zu unterscheiden, ob sie aufgrund von Sexismus oder 
Rassismus diskriminiert wurden, da beide Verhältnisse zu-
sammenwirken. Dabei ergibt sich eine spezifische Situation, 
die nicht einfach die Summe der beiden Diskriminierungs-
verhältnisse darstellt, sondern eigene Wirkungsweisen und 
Mechanismen hervorbringt.

Das Konzept hat sich seither entwickelt und wurde wei-
tergedacht.1 Uns scheint es aus pädagogischer Perspektive 
(und darüber hinaus) sinnvoll, Intersektionalität weiter zu 
fassen als Mehrfachbetroffenheit und als ein Werkzeug zu 
verstehen, das uns ermöglicht, das Eingebundensein aller 
Personen in Ungleichheitsverhältnisse zu betrachten. Die 
meisten Menschen sind in manchen Diskriminierungsverhält-
nissen privilegiert. Außerdem ist allen Menschen zumindest 
als Kindern im Hinblick auf Adultismus Diskriminierung 
widerfahren. Das Konzept Intersektionalität hilft uns dabei, 
dieses Eingebundensein und die spezifischen Intersektionen 
zu analysieren, zu verstehen und pädagogisch zu berück-
sichtigen. Intersektionalität soll dabei nicht als egalisierendes 
Konzept missverstanden werden: Dass wir alle intersektional 
in Ungleichheitsverhältnisse eingebunden sind, bedeutet 
nicht, dass wir alle gleichermaßen marginalisiert sind. Das 
Konzept wurde von Schwarzen Frauen in ihrem Kampf gegen 
Unterdrückung geprägt und sollte auch weiterhin verstan-
den werden als Perspektive, die besonders die Ausschlüsse 
in den Blick nimmt, die aufgrund gesellschaftlicher Herr-
schaftsverhältnisse und durch spezifische Intersektionen 
existieren – auch in pädagogischen Settings. Wir verwenden 
also – um auf das Eingangszitat von Lucy Chebout zurück-
zukommen – Intersektionalität als kritische Linse, die uns 
hilft, die gesellschaftlichen Strukturen zu verstehen, die 

1	 Zum Weiterlesen empfehlen wir das Portal Intersektionalität: http://portal-intersektionalitaet.de/startseite/ [19.08.2025].

unsere pädagogischen Settings und alle daran Beteiligten 
auch auf individueller Ebene durchziehen und mit Hilfe derer 
sich pädagogische Prozesse differenziert analysieren und 
diskriminierungssensibel gestalten lassen.

In der Praxis kann das bedeuten, bei der Konzeption 
pädagogischer Angebote zu reflektieren, für welche Men-
schen diese aus welchen Gründen leichter oder schwerer 
zugänglich sind, welche Barrieren und Ausschlüsse es geben 
könnte. Für wen sind unsere pädagogischen Räume geeignet? 
An wen richten sie sich (implizit und explizit)? Für wen sind 
wir als Fachkräfte die richtigen Ansprechpartner*innen? Für 
welche Kinder, Jugendlichen oder Erwachsenen sind welche 
Themen in unseren pädagogischen Formaten möglicherweise 
besonders verletzlich? Welche Methoden eignen sich für 
wen? Dabei gelingt es uns nie, Räume zu gestalten, die für 
alle Personen gleichermaßen passend sind. Dennoch gibt es 
viele Möglichkeiten, pädagogische Angebote so zu planen 
und zu konzeptionieren, dass sie inklusiver sind und weniger 
Ausschlüsse reproduzieren. Beispiele hierfür können sein:

*	 Zugänglichkeit der Räume für Rollstuhl- 
fahrer*innen

*	 Barrierearme und genderneutrale Toiletten

*	 Rückzugsorte, Stimming Toys, Essen und Getränke, 
bequeme Sitz- oder Liegemöglichkeiten und die  
explizite Aufforderung, diese so zu nutzen, wie es 
für die Teilnehmenden hilfreich ist

*	 Absprachen zu und Beachtung von Maßnahmen 
zum Infektionsschutz (z.B. Bedürfnisse der Teil-
nehmenden abfragen, Covid-Tests bereitstellen)

*	 Planung einer Vielfalt methodisch-didaktischer 
Herangehensweisen

*	 Diverse Zusammensetzung der Gruppe sowie des 
Teams und/oder Einladung von weiteren Refe-
rent*innen, die andere Perspektiven einbringen

*	 Klares und strukturiertes Programm, Transparenz, 
klare Wünsche an und Absprachen für die Zusam-
menarbeit (z.B. Freiwilligkeit und Vertraulichkeit, 
→ Wünsche)

*	 Visualisierung der Inhalte, multimediales Arbeiten

*	 Gruppenteilungen bei einzelnen inhaltlichen Ein-
heiten je nach Positionierung, mit Fokus auf Sensi-
bilisierung oder Empowerment

http://portal-intersektionalitaet.de/startseite


34 Dissens

Auf inhaltlicher Ebene arbeiten wir primär zu Geschlechter-
verhältnissen (und deren Bedeutung in der extremen Rechten) 
und halten einen solchen themenspezifischen Fokus auch für 
notwendig, um die Spezifika einzelner Ungleichheitsverhält-
nisse zu verstehen. Wir bemühen uns jedoch, Hinweise auf 
die Überschneidungen und Wechselwirkungen mit anderen 
Diskriminierungsverhältnissen einzubauen. 

Als Einführung zu geschlechterreflektierter Pädago-
gik geben wir in vielen Workshops und Fortbildungen 
einen Input zu Geschlechteranforderungen. Dieser 
soll verdeutlichen, welche Anforderungen Menschen 
aufgrund des tatsächlichen und/oder zugeschriebe-
nen Geschlechts begegnen. Dabei sind die Anforde-
rungen aber eben nicht allein durch die Kategorie 
Geschlecht geprägt, sondern unterscheiden sich 
abhängig von anderen Positionierungen. Beispiels-
weise werden weiße, akademische, cis, endo Frauen 
in Deutschland weiterhin stark mit der Anforderung 
konfrontiert, sich Kinder zu wünschen und irgend-
wann im Leben (nicht zu jung, nicht zu alt) auch 
tatsächlich Kinder zu bekommen. Diese Anforderung 
gilt nicht in der gleichen Form für Frauen, die be-
hindert werden. Ihnen wird häufig die Fähigkeit zur 
Mutterschaft abgesprochen, das gesellschaftliche 
Bild und die damit einhergehende Anforderung ist 
also gerade, keine Kinder zu bekommen und mög-
lichst auch keinen Wunsch nach Mutterschaft zu 
verspüren. Auch trans* Frauen begegnet die An-
forderung, keine Kinder zu bekommen. Dies war bis 
2011 im sogenannten „Transsexuellengesetz“ (TSG) 
auch gesetzlich verankert: Trans* Personen mussten 
sich sterilisieren lassen, um ihren Geschlechtseintrag 
ändern zu können, bis das Bundesverfassungsgericht 
diese Regelung als verfassungswidrig einstufte. 
Frauen, die klassistisch oder rassistisch abgewer-
tet werden, werden häufig mit der Zuschreibung 
konfrontiert, ‚zu viele‘ Kinder zu bekommen. Der 
Korridor des gesellschaftlich akzeptierten Alters, 
um Mutter zu werden, und der akzeptierten An-
zahl der Kinder ist hier noch wesentlich enger. Dies 
ist ein Beispiel für intersektionale Perspektiven im 
Rahmen der Wissensvermittlung zu Geschlechter-
verhältnissen. Gleichzeitig sind diese Perspektiven 
natürlich niemals vollständig. 

Eine allumfassende Darstellung aller Überschneidungen und 
der individuellen Erfahrungen, die damit einhergehen, ist 
aus unserer Sicht nicht möglich. Wir können jedoch diverse 
Beispiele geben und dabei das Wissen und die Erfahrun-
gen unserer Teilnehmenden einbeziehen. Unser Wissen ist 
zwangsläufig unvollständig und wir sind auf die Expertise 
unserer Teilnehmenden angewiesen, um unsere Inhalte zu 
ergänzen. Zudem gehen wir transparent mit unseren Erfah-
rungen und Wissensständen um. Außerdem können wir uns 
bei der gesamten Durchführung unserer Formate um unter-
schiedliche Perspektiven und den Abbau von Ausschlüssen 
bemühen, zum Beispiel im Hinblick auf die Auswahl der 
Methoden und Materialien. Beispiele hierfür sind:

*	 Verwendung von Büchern, Flyern, Plakaten,  
Broschüren, usw., in denen vielfältige Erfahrungen 
und Perspektiven vorkommen

*	 Arbeit mit Videoclips oder Filmen

*	 Nutzung von Methoden, die die Möglichkeit 
bieten, verschiedene Themen zu besprechen und 
persönliche Erfahrungen einzubringen  
(z.B. „Eine Geschichte zu einem meiner Namen“, 
 → Namensgeschichten)

*	 Nutzung von Methoden, die die Möglichkeit bie-
ten, Emotionen im Kontext von Diskriminierungs-/
Privilegierungserfahrungen wahrzunehmen und zu 
besprechen

*	 Anmoderation und Auswertung von Methoden im 
Hinblick darauf, für wen die Methode leicht oder 
schwer ist, was Potenziale und Risiken sind, welche 
Perspektiven fehlen, etc.

*	 Möglichkeiten für Selbstverantwortung, Selbst-
regulation und Partizipation der Teilnehmenden 
verdeutlichen und fördern

*	 Flexibilität im Hinblick auf Programm und Inhalte

In unseren Bildungssettings ist es uns wichtig, unsere Heran-
gehensweise explizit zu benennen. Das heißt, wir machen 
relativ zu Anfang einer Fortbildung deutlich, dass wir einer-
seits einen thematischen Schwerpunkt setzen (Geschlecht, 
Sexismus, Queerfeindlichkeit, Antifeminismus, etc.) und 
uns andererseits darum bemühen, Überschneidungen und 
Spannungsverhältnisse zu anderen Diskriminierungsver-
hältnissen in die Betrachtung einzuflechten. Für unsere 
Teilnehmer*innen bedeutet diese Thematisierung oft eine 
Erleichterung in dem Sinne, dass ihre Lebensrealität an-
erkannt wird und sie sich nicht vor allem darum bemühen 
müssen, dass eigene Schwierigkeiten und Diskriminierungs-
widerfahrnisse auch gesehen und ernst genommen werden 
sowie die nötige Übersetzungsarbeit zu leisten.



35

Intersektionalität schärft insofern auch unseren Blick für  
Dynamiken und Spannungsverhältnisse in unseren pädago-
gischen Settings. Diese lassen sich dadurch nicht (immer) 
vermeiden, aber besser einordnen und navigieren. Beispiele 
für Fragen, die wir uns in diesem Zusammenhang stellen, sind:

*	 Für wen ist eine Gruppe eher ein Safer Space und 
für wen nicht, wer fühlt sich repräsentiert, wessen 
Lebensrealitäten kommen nicht vor oder sind nicht 
sichtbar?

*	 Wie entstehen bestimmte Konflikte und Wider-
stände? Was haben sie mit Diskriminierung und 
Privilegierung bzw. bestimmten Intersektionen zu 
tun?

*	 Welche Rolle spielen unsere Positionierungen sowie 
unsere pädagogische Machtposition als Leitung? 
Was zeigen wir von uns, welche Geschichten  
erzählen wir?

*	 Welche Emotionen lösen unsere Angebote aus, was 
haben diese mit Diskriminierung und Privilegierung 
zu tun (→ Emotionen)? Wie werden emotionale 
Reaktionen je nach Positionierung der Teilnehmen-
den bewertet oder rezipiert?

*	 Welche utopischen Momente, Erfahrungen von 
Solidarität und Verbündetenschaft sind möglich?

Zusätzlich verwenden wir das Konzept der Kreuz-Hierarchien 
als Teil von Intersektionalität.2 Damit meinen wir primär 
die teils gegensätzlichen Positionierungen von Personen in 
unterschiedlichen Diskriminierungsverhältnissen. Zusätzlich 
können andere Machtverhältnisse in verschiedenen Settings 
eine Rolle spielen, beispielsweise das Machtverhältnis zwi-
schen Leitung und Teilnehmenden oder Lehrkräften und 
Schüler*innen. 

Ich (Ulla) als weiße Frau werde im Geschlechterver-
hältnis aufgrund von Sexismus gegenüber meinem 
besten Freund diskriminiert. Da ich Akademikerin 
bin und er Handwerker, bin ich im Klassenverhält-
nis aufgrund von Klassismus ihm gegenüber aber 
privilegiert. Wir treten uns also immer gleichzeitig 
als Privilegierte*r und Diskriminierte*r gegenüber. 
Hierbei handelt es sich um eine Kreuz-Hierarchie.

2	 Wir verdanken diesen Begriff einem Vortrag von Katharina Debus, die ihn auf Grundlage eines Artikels von Mart Busche (2012) entwickelt hat.

Wir halten es für sinnvoll, Kreuz-Hierarchien explizit zu be-
nennen, da sie in pädagogischen Settings zu Lernhindernissen 
und Konflikten führen können (ein Beispiel hierfür findet sich 
im Kasten), insbesondere dann, wenn wir keinen bewussten 
Umgang damit suchen. Sie zu benennen, kann demgegen-
über Dynamiken besprechbar machen und Teilnehmenden 
signalisieren, dass wir die unterschiedlichen Positionierungen 
(von denen wir wissen) ernstnehmen. Zusätzlich hilft uns das 
Konzept dabei, pädagogische Situationen zu reflektieren 
und das Verhalten aller Beteiligten (auch unser eigenes) 
einzuordnen.

Im Vortrag von uns, zwei weißen Frauen, zu ge-
schlechtlicher Vielfalt vor dem gesamten Kollegium 
einer Berliner Schule, äußert sich ein Lehrer immer 
wieder kritisch bis abwertend zur Wichtigkeit des 
Themas, mit Aussagen wie: „Das betrifft ja nur ein 
paar Paradiesvögel“. In Kleingruppenphasen macht 
er sich über das Thema lustig, steigt zwischenzeitlich 
aus, usw. Der Lehrer ist selbst of Color. Im ausführ-
lichen Zweiergespräch mit dem Lehrer nach dem 
Vortrag wird klar, dass Rassismus bisher im Schul-
kontext und im Kollegium nicht behandelt wurde und 
der Lehrer ständig rassistische Mikroaggressionen 
erlebt (→ Mikroaggressionen). Seine Diskriminie-
rungserfahrungen werden im Schulkontext also nicht 
gesehen, während an unserem Bildungsformat zu 
geschlechtlicher Vielfalt das gesamte Kollegium 
teilnahm. Zusätzlich wurde er darin im Hinblick auf 
Sexismus, Trans*- und Inter*feindlichkeit als privi-
legiert adressiert – während jedoch wir Fortbildne-
rinnen und ein Großteil des Kollegiums in Bezug auf 
Rassismus ihm gegenüber privilegiert sind. Gerade 
unter einem gesellschaftlichen Problemscheinwerfer 
(siehe unten), der Männer of Color häufig rassistisch 
als Gegner von Geschlechtergleichstellung markiert 
und Rassismus dethematisiert, konnten wir seinen 
Widerstand anders einordnen. Im Anschluss an die 
Veranstaltung versuchten wir daher, gegenüber 
unseren Ansprechpersonen an der Schule deutlich zu 
machen, dass auch Angebote zum Thema Rassismus 
für das Kollegium notwendig sind.

Uns ist dabei wichtig, Diskriminierungsverhältnisse nicht 
gegeneinander in Stellung zu bringen, also keine Diskrimi-
nierungshierarchien aufzumachen (z.B. „Sexismus ist gra-
vierender als Klassismus“) und die individuellen Erfahrungen 
von Menschen, die in einem oder mehreren Verhältnissen 
diskriminiert werden, nicht als ‚schlimmer‘ oder ‚weniger 
schlimm‘ zu bewerten.

Intersektionalität, Kreuz-Hierarchien und Problemscheinwerfer in der pädagogischen Arbeit zu Geschlechterverhältnissen



36 Dissens

Problemscheinwerfer 3

Wie schon in der Einleitung dieser Handreichung benannt, 
werden Themen um Geschlecht und geschlechtliche Vielfalt im 
Moment gesellschaftlich aufgeladen diskutiert. Pädagogische 
Settings und Bildungsangebote finden nicht im luftleeren 
Raum statt. Wenn wir über Geschlechterverhältnisse sprechen, 
geschieht das stets in einem spezifischen historischen und 
gesellschaftlichen Kontext. Aktuelle Auseinandersetzungen 
und gesellschaftliche Diskurse beeinflussen unsere Angebote 
und werden dort auch verhandelt. 

Beispielsweise sind derzeit extrem rechte und anti-
egalitäre trans*feindliche Diskurse enorm wirkmächtig  
(→ Trans*feindlichkeit, → Geschlechtsbezogene Gewalt).  
Es ist wichtig, diese Diskurse zu kennen und im Hinterkopf 
zu behalten, wenn wir über geschlechtliche Vielfalt sprechen. 

Darüber hinaus werden Sexismus, Trans*feindlichkeit 
und Queerfeindlichkeit in Deutschland gesamtgesellschaftlich 
und medial in erster Linie rassistisch verhandelt. Die weiße 
Dominanzgesellschaft imaginiert sich als geschlechtergerecht 
und gleichstellungsorientiert; Sexismus und Homofeindlich-
keit werden ‚anderen‘ zugeschrieben: vor allem muslimischen 
Männern, migrantischen Männern, Schwarzen Männern und 
Männern of Color. Gleichzeitig werden sexistische, trans*- und 
queerfeindliche Haltungen derzeit auch von (extrem) rechten 
Akteur*innen unverblümt vertreten und ideologisch einge-
bettet (→ Rechte Geschlechterbilder, → Trans*feindlichkeit).

Dieses Phänomen erfassen wir mit dem Begriff des Pro-
blemscheinwerfers: Gesellschaftlich wird quasi ein Problem-
scheinwerfer auf bestimmte Themen oder Personengruppen 
gerichtet.

3	 Diesen Begriff verdanken wir Iven Saadi und Katharina Debus.

In einer Fortbildung an einer Schule in Berlin Prenz-
lauer Berg verhandeln wir das Thema Männlichkeit 
und problematische Strukturen in derzeitigen Männ-
lichkeitsbildern. Das Thema ruft großen Widerstand 
bei einigen der teilnehmenden männlichen weißen 
Lehrkräfte hervor. Sie gehen davon aus, dass es an 
ihrer Schule ein gleichberechtigtes, nicht-diskrimi-
nierendes Miteinander gäbe. Sexismus und Queer-
feindlichkeit sehen sie als „ein Problem, das es in 
Neukölln gibt“. Der Berliner Stadtteil Neukölln steht 
hier als Chiffre für muslimische junge Männer. Die 
Lehrer waren keine Rechtsextremisten. Die von Rechts 
so erfolgreich gesetzte Erzählung des ‚übergriffigen 
Fremden‘ ist aber weit verbreitet und hat auch in 
das Alltagswissen und die Deutungen dieser Lehrer 
Eingang gefunden. Gleichzeitig verschließen sich die 
Lehrer mit dieser rassistischen Verschiebung einer 
Auseinandersetzung mit eigenen diskriminierenden 
Einstellungen und Verhaltensweisen und mit denen 
ihrer Schüler*innen. Darunter haben in erster Linie 
Schüler*innen zu leiden, denen Diskriminierung wi-
derfährt – sowohl diejenigen, die in der Schule nicht 
geschützt werden, als auch die, denen (innerhalb und 
außerhalb der Schule) diskriminierende Haltungen 
rassistisch zugeschrieben werden.

In unseren Bildungsangeboten versuchen wir daher, ge-
sellschaftliche Diskurse und deren Bedeutung für unsere 
Zielgruppen mitzudenken. Die besondere Aufmerksamkeit 
durch einen Problemscheinwerfer prägt unsere pädagogischen 
Kontexte insofern, als dass wir uns der Zielgruppe, mit der 
wir arbeiten, und der Bilder und Vorurteile, mit denen sie 
konfrontiert wird, bewusst sein müssen. 

Wir müssen uns beispielsweise Gedanken darüber ma-
chen, ob und in welcher Form wir in Gruppen über Unsicher-
heiten und Zweifel von trans* und nicht-binären Menschen 
im Hinblick auf Transitionsprozesse sprechen können. Wir 
müssen dabei darauf achten, den genannten trans*feindlichen 
Diskursen, die trans* Sein als Phase oder als Trend abtun 
und trans* Personen ihre Selbstbestimmung absprechen, 
entgegen zu wirken. Gleichzeitig sollten wir deutlich machen, 
dass Unsicherheiten und Zweifel okay sind und dazugehö-
ren. Wir sollten vermitteln, dass Transitionsschritte wie die 
Änderung von Namen und Pronomen auch ausprobiert wer-
den dürfen. Wir sollten dem Druck zu Vereindeutigung und 
Kohärenz entgegenwirken, statt ihn zu verstärken. Dieses 
Spannungsverhältnis in dem gegenwärtigen trans*feind-
lichen Klima und in heterogenen Gruppen zu navigieren, 
kann herausfordernd sein.

Wenn wir wiederum mit Jungen, denen Rassismus wi-
derfährt, zu geschlechtlicher und sexueller Vielfalt arbeiten, 
müssen wir uns bewusst machen, dass diese es in der Regel 
gut kennen, in Bezug auf Sexismus und Queerfeindlichkeit 
als (potenzielle) Täter adressiert zu werden. 



37

Dies prägt berechtigterweise ihre Perspektive auf das Thema 
geschlechtliche und sexuelle Vielfalt und ihre Bereitschaft, 
sich damit auseinanderzusetzen. Wenn wir diese Erfahrung 
– ebenso wie die Rassismuserfahrungen der Jungen und die 
Tatsache, dass auch Jungen of Color, Schwarze und musli-
mische Jungen queer sein können – nicht berücksichtigen, ist 
es nicht verwunderlich, wenn sie in Widerstand zu unseren 
Angeboten gehen. 

In Bezug auf Problemscheinwerfer stellen wir uns bei 
der Gestaltung von Bildungsangeboten also folgende Fragen, 
zusätzlich zu den oben genannten:

*	 Welche aktuellen Diskurse und Bilder sind für  
unsere Zielgruppen in der Thematik relevant?

*	 Thematisieren wir problematische Bilder und  
Diskurse explizit, um sie besprechbar zu machen, 
oder nicht?

*	 Ist es notwendig, zunächst zu anderen Themen zu 
arbeiten, um ein Einlassen auf unser Thema zu er-
möglichen (beispielsweise zunächst zu trans*feind-
lichen Diskursen arbeiten, um dann reale Un-
sicherheiten und Transitionswege besprechen zu 
können)?

*	 Inwiefern können wir in kurzzeitpädagogischen 
Formaten zumindest Signale geben, dass wir  
gesellschaftliche Diskurse und Bilder kennen und 
uns ihrer Bedeutung bewusst sind?

Fazit

Wir versuchen in all unseren pädagogischen Formaten, die 
Konzepte Intersektionalität, Kreuz-Hierarchien und Prob-
lemscheinwerfer zu nutzen, um unseren Blick zu erweitern, 
unsere Herangehensweisen zu reflektieren und Ausschlüssen 
entgegenzuwirken. 

Gleichzeitig ist unsere Handlungsmacht begrenzt: Ge-
sellschaftliche Ungleichheiten sind strukturell bedingt und 
historisch gewachsen und beruhen nicht auf dem Fehlverhalten 
einzelner Personen. Sie durchziehen zwischenmenschliche 
Beziehungen und Individuen, können aber auf individueller 
und interpersoneller Ebene nicht einfach aufgelöst werden. 
Wir können auch in pädagogischen Settings Ungleichheit 
nicht ausschließen oder umkehren. Wir können Heterogeni-
tät und unterschiedliche Verletzlichkeit jedoch anerkennen 
und benennen. 

Das Bemühen um die konsequente Berücksichtigung von 
Intersektionalität in der pädagogischen Arbeit birgt zudem 
das Risiko, die Menschen, mit denen wir arbeiten, vor allem 
im Hinblick auf ihr Eingebundensein in Diskriminierungsver-
hältnisse zu sehen. Menschen werden aber nie nur durch Pri-
vilegierung und Diskriminierung geprägt und in allen Gruppen 
gibt es diverse weitere Dynamiken und bedeutsame Aspekte. 
So bringen Menschen oft Ausgrenzungs- und Gewalterfahrun-
gen jenseits von Diskriminierung mit und haben darüber hinaus 
verschiedenste Ressourcen, Bedürfnisse, Lerntypen, etc., die 

das Lernsetting prägen. In der Arbeit mit Jugendlichen wie 
auch Erwachsenen sind deren Werte, Normen und politische 
Überzeugungen relevant dafür, wie wir mit ihnen zu Themen 
rund um Geschlechterverhältnisse arbeiten können. In unserer 
Arbeit mit pädagogischen Fachkräften spielt außerdem das 
professionelle Selbstverständnis eine große Rolle dafür, wie 
offen sie sich gegenüber den Inhalten zeigen. Ein Ansetzen an 
Qualitätsstandards, Richtlinien und Gesetzen, professioneller 
Haltung und Werten kann daher eine hilfreiche Grundlage 
sein, um Fachkräfte mit unterschiedlichen gesellschaftlichen 
Positionierungen zu adressieren. In allen Gruppen haben 
wir es darüber hinaus mit gegenseitigen Sympathien und 
Antipathien zu tun; mit den jeweiligen Sorgen und Nöten 
der Teilnehmenden; mit den Lebenslagen, in denen sie sich 
befinden; sowie mit weiteren Hierarchien, beispielsweise 
aufgrund von unterschiedlichen Wissensständen, Rollen 
innerhalb der Peergroup und formalen Hierarchien (wenn 
wir beispielsweise mit Teams arbeiten, deren Leitungskräfte 
ebenfalls teilnehmen). Homogene Gruppen gibt es so gesehen 
nicht und Handlungsfähigkeit im Umgang mit Heterogenität 
und den Spannungsverhältnissen, die sich aus dieser ergeben, 
ist unseres Erachtens eine pädagogische Kernkompetenz.

Wenn wir das Konzept Intersektionalität ernstnehmen, 
dann sind die Intersektionen und individuellen Erfahrungen, 
die sich daraus ergeben, so vielfältig und unterschiedlich, 
dass wir sie unmöglich alle mitdenken und mitbesprechen 
können. Ebenso wenig können wir gesellschaftliche Struk-
turen in pädagogischen Settings einfach auflösen. Nichts-
destotrotz unterstützen uns die Konzepte Intersektionali-
tät, Kreuz-Hierarchien und Problemscheinwerfer dabei, die 
Spannungsverhältnisse und Dynamiken zu navigieren, die 
uns in heterogenen Gruppen begegnen. Sie helfen uns dabei, 
unsere Bildungsangebote inhaltlich weiterzuentwickeln und 
sie so zu gestalten, dass sie möglichst wenige Fallstricke und 
Hindernisse für viele Teilnehmer*innen mit sich bringen. Im 
besten Fall helfen sie uns auch dabei, Heterogenität nicht 
primär als Last und Schwierigkeit wahrzunehmen, sondern 
als Ressource, Lerngelegenheit und Möglichkeit für Verbin-
dungen und Bündnisse.

Intersektionalität, Kreuz-Hierarchien und Problemscheinwerfer in der pädagogischen Arbeit zu Geschlechterverhältnissen



38 Dissens

(An)Erkennen – Entlasten 
– Fördern – Begrenzen/
Bestärken: vier Säulen der 
Geschlechterreflektierten 
Pädagogik
Ulla Wittenzellner, Till Dahlmüller, Lino Köhler und Sarah Klemm

1	 Das Modell wurde von unseren Kolleg*innen bei Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V., insbesondere Bernard Könnecke und Olaf 
Stuve, für die Jungenarbeit entwickelt, ursprünglich als Dreieck aus Entlasten, Fördern und Begrenzen. Eine Erweiterung und Neuinterpretation 
des Konzepts erscheint im Methodenhandbuch des Projekts BeBoys* von Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. 2025.

2	 Wie in den vorhergehenden Texten deutlich geworden sein sollte, sind Personen, die sich diskriminierend verhalten, häufig auch selbst in ande-
ren Verhältnissen Diskriminierte. Eine klare Trennung in Diskriminierende/Diskriminierte ist meist nicht möglich. Bei Zugehörigkeit zu extrem 
rechten Szenen scheint die Unterscheidung in Betroffene und Ausübende rechter Gewalt eindeutiger. Gleichzeitig sind auch Jugendliche, die 
sich extrem rechten Szenen zuwenden, häufig nicht nur privilegiert. Der Versuch einer rein dichotomen Unterscheidung in Diskriminierte und 
Privilegierte ist nie ausreichend, um unsere Zielgruppen, Kolleg*innen und andere zu fassen.

In den bisherigen Texten haben wir beleuchtet, was wir unter 
Geschlechterreflektierter Pädagogik verstehen und warum 
Geschlechterreflektierte Pädagogik für die Prävention von 
Diskriminierung und Rechtsextremismus relevant ist. Im 
Folgenden wollen wir anhand des Beispiels Jungenarbeit 
verdeutlichen, wie Geschlechterreflektierte Pädagogik in der 
Praxis mit Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen primär- 
und sekundärpräventiv (→ Prävention) extrem rechten und 
diskriminierenden Einstellungsmustern entgegenwirken kann. 
Dafür erläutern wir im Folgenden das Modell (An)Erkennen 
– Entlasten – Fördern – Begrenzen/Bestärken anhand eines 
Beispiels, in dem es um antiegalitäre, vielfaltsfeindliche 
Geschlechterbilder geht. Konkret verdeutlichen wir die vier 
Säulen anhand der Arbeit mit Jungen, die sich insbesondere 
misogyne, antiegalitäre und gewaltlegitimierende Männ-
lichkeitsbilder aneignen, die ihnen von maskulinistischen 
Influencern (→ Maskulinistische Influencer) angeboten wer-
den. Wo können wir als pädagogische Fachkräfte in diesem 
Fall (primär- und sekundär-)präventiv und intervenierend 
ansetzen?

Das Modell mit den Handlungsfeldern (An)Erkennen, Ent-
lasten, Fördern, Begrenzen/Bestärken1 ermöglicht uns, in 
pädagogischen Situationen Klarheit über das Ziel oder die 
(eventuell miteinander in Konflikt stehenden) Ziele zu schaf-
fen. Damit hilft es, Spannungsfelder anzuerkennen und zu 
bearbeiten, ohne sie einseitig aufzulösen. In den ersten drei 
Handlungsfeldern (An)Erkennen, Entlasten und Fördern geht 
es uns um alle Adressat*innen. Im vierten Handlungsfeld Be-
grenzen/Bestärken liegt der Fokus auf der Begrenzung von 
diskriminierendem und gewaltvollem Verhalten (im Hinblick 
auf Geschlechterverhältnisse insbesondere das sexistische, 
trans*-, inter*- und queerfeindliche Verhalten von Jungen 
und darüber hinaus Personen aller Geschlechter) bzw. der 
Bestärkung von Betroffenen (im Hinblick auf Geschlechter-
verhältnisse insbesondere Mädchen und tin* Personen, aber 
auch cis endo Jungen, wenn sie beispielsweise von Homo-
feindlichkeit betroffen sind).2

Kurztitel → Entlasten



(An)Erkennen – Entlasten – Fördern – Begrenzen/Bestärken: vier Säulen der Geschlechterreflektierten Pädagogik 39

(An)erkennen
z.B. über Verletzungen und  

Sorgen sprechen, die aufgrund  
von anderen Diskriminierungs- 

widerfahrnissen oder 
Anforderungen bestehen

Entlasten
z.B. sich selbst als Beispiel für 
nicht-normative Kleidung und 

Performance anbieten; 
Probleme als Fähigkeiten 

framen, die noch zu lernen sind

Begrenzen/
Bestärken

z.B. Betroffenenperspektiven 
einbringen, bei  

diskriminierender Sprache  
einschreiten

Fördern
z.B. Stärkung von Eigenschaften und 
Handlungsweisen, die evtl. zu kurz  
kommen: Vertrauen, Entspannung,  
loslassen können, Konfliktlösungs- 

kompetenz, Beziehungsfähigkeit,  
Selbst- und Fremdwahrnehmung  

(u.a. Grenzen setzen und verstehen  
können), Empathie etc.

Vier Säulen der Geschlechterreflektierten Pädagogik



40 Dissens

Geschlechterreflektierte Pädagogik als Grundlage

Maskulinistische Influencer bieten Jungen und jungen Män-
nern scheinbar attraktive Lösungsskripte an, die jedoch 
dieselben Logiken reproduzieren, aus denen die Probleme 
der Jungen und jungen Männer hervorgehen. Emotionale 
Verletzbarkeit wird in aggressive Affekte umgewandelt, 
ökonomischer Erfolg und Autonomie werden als alleinige 
Glücksversprechen verkauft, während die Abwertung und 
Kontrolle von Mädchen und Frauen weiterhin als legitimer 
Bestandteil von Männlichkeitskonstruktionen fungieren. 
Diese Dynamiken gilt es im Rahmen pädagogischer Praxis 
grundlegend zu hinterfragen und zu bearbeiten.

Geschlechterreflektierte Pädagogik bietet hierfür einen 
zentralen Ansatzpunkt. Ziel ist die Gestaltung von Er-
fahrungsräumen, in denen Kinder und Jugendliche aller 
Geschlechter die Möglichkeit erhalten, sich jenseits nor-
mativer Zuschreibungen zu erproben, ohne Sanktionie-
rung oder Abwertung befürchten zu müssen. Dies schließt 
die Förderung ‚geschlechtsuntypischer‘3 Interessen und 
Verhaltensweisen ebenso ein, wie die Wertschätzung 
‚geschlechtstypischer‘ Interessen und Verhaltenswei-
sen – ohne dabei neue Gebote und Verbote zu erzeugen  
(→ Geschlechterreflektierte Pädagogik).

Für die geschlechterreflektierte pädagogische Arbeit 
mit Jungen4 und jungen Männern bedeutet dies konkret: Sie 
in einer kritischen Auseinandersetzung mit Männlichkeits-
anforderungen zu begleiten, ohne dabei auf Abwertung, Ab-
lehnung oder Marginalisierung von als weiblich konnotierten 
Eigenschaften und Tätigkeiten, von Mädchen, Frauen und 
tin* Personen zurückzugreifen.

(An)Erkennen – Entlasten – Fördern –  
Begrenzen/Bestärken

(An)Erkennen
Ausgangspunkt pädagogischer Arbeit mit Jungen ist die An-
erkennung der Lebenswelt und der spezifischen Erfahrungen 
eines (oder einer Gruppe von) Jungen. Dazu gehört es, als 
Fachkraft zu verstehen, warum Jungen sich maskulinistischen 
Influencern zuwenden (→ Subjektive Funktionalität): Warum 
sind bestimmte einengende Geschlechterbilder attraktiv? 
Warum schauen die Jungen die Videos der Influencer? Welche 
(legitimen) Bedürfnisse z.B. nach Orientierung, Sicherheit oder 
Anerkennung werden hier erfüllt? Welche Männlichkeitsan-
forderungen werden den Jugendlichen/jungen Erwachsenen 
besonders stark entgegengebracht, die hier vermeintlich 
einfache Erfüllung finden?

3	 Gemeint sind Interessen, Eigenschaften und Verhaltensweisen, die Kindern und Jugendlichen aufgrund des ihnen zugeschriebenen Geschlechts 
weniger nahegelegt und zugetraut werden.

4	 Wenn wir hier von der Arbeit mit Jungen sprechen, meinen wir damit nicht nur cis- und endogeschlechtliche Jungen. Vielmehr werden in der 
Jungenarbeit Personen verschiedener Geschlechter erreicht, die von außen als Jungen eingeordnet werden. Zeitgleich sollte eine diskriminie-
rungssensible Jungenarbeit immer auch trans* Jungen mitdenken, die von ihrer Umgebung nicht als Jungen wahrgenommen werden.

5	 Eine Möglichkeit hierzu ist die Methode „Echte Männer“ (→ Echte Männer).

Zum Anerkennen der Lebens- und Erfahrungswelt gehört 
auch, als Pädagog*innen Verständnis für legitime und nach-
vollziehbare Gefühle beispielsweise (ökonomischer) Unsicher-
heit bei Jungen zu entwickeln und zu zeigen. Das subjektive 
Erleben und die Gefühle von Benachteiligung müssen ernst-
genommen und bearbeitet werden. Erwachsen aus diesen 
Erfahrungen allerdings (extrem) rechte, antiegalitäre oder 
vielfaltsfeindliche Argumentationen, muss diesen deutlich 
widersprochen werden.

Entlasten
Entlastung von Geschlechteranforderungen bedeutet, Jungen 
und jungen Männern Räume, Beziehungen und Gesprächs-
anlässe anzubieten, in denen sie vom Druck, Männlich-
keitsanforderungen erfüllen zu müssen, entlastet werden. 
Der Druck auf junge Männer, stark, muskulös, ökonomisch 
erfolgreich, sexuell aktiv oder unabhängig zu sein, ist weiterhin 
groß. Maskulinistische Influencer bieten vermeintlich klare 
Antworten und rezepthafte Lösungsstrategien für diese An-
forderungen. Demgegenüber kann eine wirkliche Entlastung 
zum Beispiel entstehen, wenn Abhängigkeit (insbesondere 
auch von Frauen) benannt und zugelassen sowie als etwas 
Positives und Normales (alle Menschen sind abhängig von 
anderen Menschen) verhandelt wird, oder wenn ökonomische 
Verhältnisse kritisch betrachtet und besprochen werden. 
Der Erzählung, ökonomischer Erfolg hänge in erster Linie 
von eigener Leistung ab (und nicht beispielsweise von so-
zio-ökonomischem Hintergrund und der Eingebundenheit 
in kapitalistische Wirtschaftsverhältnisse), kann ein Blick 
auf strukturelle und systemische Ungleichheit entgegenge-
setzt werden. Dies entlastet alle (jungen) Männer, die nicht 
finanziell erfolgreich sind, davon, sich als ‚selbst schuld‘ an 
ihrer ökonomischen Situation zu empfinden. Ein Blick auf 
strukturelle Ungerechtigkeit, weg von individueller Ver-
antwortung, kann dazu führen, eigenes Scheitern besser 
einordnen zu können. 

Die Bilder, die maskulinistische Influencer verbreiten, 
machen klare, widerspruchsfreie Identitätsangebote, die als 
Orientierung dienen können, der Komplexität geschlechtlicher 
Identitäten und Lebensweisen allerdings nicht gerecht werden. 
In der pädagogischen Arbeit entlasten wir Jugendliche von der 
Vorstellung, eine kohärente Identität anstreben zu müssen, 
und versuchen, Brüche und Widersprüchlichkeiten nicht zu 
verleugnen, sondern anzuerkennen, sichtbar zu machen und 
auszuhalten. Dies kann zum Beispiel über die Dekonstruktion 
von Männlichkeitsbildern und die Sichtbarmachtung einer 
Vielfalt gelebter Männlichkeiten in der Lebenswelt von Jungen 
und jungen Männern gelingen.5



(An)Erkennen – Entlasten – Fördern – Begrenzen/Bestärken: vier Säulen der Geschlechterreflektierten Pädagogik 41

Eine Möglichkeit, um mit Jungen über Männlich-
keitsbilder zu sprechen, ist über Gamification, also 
spielerische Bearbeitung des Themas. In der Praxis 
unserer*s Kolleg*in David Gelhaar haben sich hierfür 
die von der Fachstelle Jungenarbeit NRW entwickel-
ten Spiele „Mann Activity“6 und „Kumpeltest“ als 
wirkungsvoll gezeigt. Bei „Mann Activity“ wird ko-
operativ gegen das Spiel gespielt. Auf dem Weg zum 
Ziel müssen die Spielenden verschiedene Begriffe 
erklären, zeichnen oder pantomimisch darstellen, 
die einen Schwerpunkt auf Männlichkeitsthematiken 
haben. Beim „Kumpeltest“7 schätzen die Spielenden 
die Antworten ihrer Mitspielenden zu Themen um 
Männlichkeit(en) ein. Durch die spielerische Aus-
einandersetzung lassen sich Männlichkeitsbilder 
besprechbar machen, Anforderungen entkräften, 
Perspektiven vervielfältigen und Empathie fördern. 

Fördern
Ein drittes zentrales Handlungsfeld in der geschlechterreflek-
tierten Jungenarbeit besteht in der gezielten Förderung von 
Eigenschaften, Fähigkeiten und Handlungsweisen, die außer-
halb von Männlichkeitsanforderungen liegen und (nicht nur) 
von maskulinistischen Online-Akteuren oftmals abgewertet 
oder lächerlich gemacht werden. Maskulinistische Influen-
cer inszenieren sich als Ratgeber zu Themen wie Sexualität, 
Dating und Flirten, Sport, Fitness, Ernährung und Finanzen. 
Ihre Narrative wirken attraktiv, weil sie Orientierung in ge-
sellschaftlichen und zwischenmenschlichen Unsicherheiten 
versprechen, dabei jedoch strukturelle Machtverhältnisse 
leugnen, naturalisieren und/oder individualisieren. Zudem 
versprechen sie einfache Rezepte, die in jeder Situation zum 
‚Erfolg‘ führen sollen. Reale zwischenmenschliche Beziehun-
gen sind aber komplex. Die Auseinandersetzung mit den tat-
sächlichen Ambivalenzen und Komplexitäten o.g. Themen ist 
also deutlich anspruchsvoller. Sie erfordert die Fähigkeit zur 
Selbstreflexion, zur Wahrnehmung und Artikulation eigener 
Gefühle, zur Ambiguitätstoleranz sowie zum Anerkennen 
der eigenen Verletzbarkeit. Pädagogische Praxis sollte daher 
gezielt Jungen in der Entwicklung emotionaler und sozialer 
Kompetenzen stärken. Sie sollte (Selbst-)Fürsorge, Empathie, 
aktives Zuhören sowie den konstruktiven Umgang mit Ge-
fühlen wie Unsicherheit, Scham, Trauer oder Überforderung 
fördern. Geschlechterreflektierte pädagogische Räume können 
von restriktiven Männlichkeitsnormen entlasten und Jungen 
zugleich ermutigen. Insbesondere Gespräche über schambe-
haftete Themen wie Sexualität, Partner*innenschaft, Verlust- 
oder Angsterfahrungen eröffnen Potenziale für individuelle 
Entwicklung und Beziehungsfähigkeit. Eine zentrale Rolle 

6	 https://lagjungenarbeit.de/praxismaterial/mann-activity [21.10.2025].

7	 https://lagjungenarbeit.de/praxismaterial/kumpeltest [21.10.2025].

8	 Auf YouTube finden sich viele Videos, die sich kritisch z.B. mit Andrew Tate oder dem Kanal „Ketzer der Neuzeit“ auseinandersetzen. Darüber 
hinaus finden sich spannende medienpädagogische Methoden beim Projekt „Unlearning Antifeminism on TikTok“ von Mediale Pfade e.V.: https://
medialepfade.org/projekt/ulat-unlearning-anti-feminism-on-tiktok/ [08.01.2025].

spielt dabei auch die werteorientierte Auseinandersetzung: 
Jungen können eingeladen werden, über das nachzudenken 
und zu sprechen, was ihnen persönlich wichtig ist – etwa in 
Bezug auf gelingende Freund*innenschaften, emotionale 
Sicherheit oder eine romantische Beziehung. Dabei zeigt sich 
häufig, dass die qualitative Dimension von Beziehungen für 
viele Jungen wichtiger ist als die in maskulinistischen Szenen 
häufig verhandelten Quantitätsansprüche (z. B. „viele Dates“). 
Nicht zuletzt eröffnet auch der Austausch über Eigenschaften 
und Verhaltensweisen, die Jungen an ihnen nahestehenden 
männlichen Bezugspersonen schätzen, einen Zugang zur 
Auseinandersetzung mit alternativen Männlichkeitsbildern  
(→ Echte Männer). Er ermöglicht außerdem eine kritische Aus-
einandersetzung mit den stereotypen Männlichkeitsbildern, 
die von sogenannten ‚Manfluencern‘ propagiert werden. 

Ein Straßensozialarbeiter erzählt uns in einem 
Workshop zum pädagogischen Umgang mit mas-
kulinistischen Influencern von der Beziehungsarbeit, 
die – wie in vielen pädagogischen und sozialarbei-
terischen Feldern der Fall – zentraler Bestandteil 
seiner Arbeit mit Jungen ist. Beziehungsarbeit heißt 
für ihn beispielsweise, mit den Jungen zunächst 
einen Zugang zu finden, der ihnen aufgrund von 
Männlichkeitsanforderungen nahegelegt wird – in 
diesem Fall mit den Jungen boxen zu gehen und dabei 
Männlichkeitsanforderungen wie Sportlichkeit und 
Stärke zunächst nicht explizit in Frage zu stellen, 
sondern den Fokus auf gemeinsame Erlebnisse und 
Vertrauensaufbau zu legen. Seine Beziehung mit den 
Jungen nutzt er dann jedoch, um mit den Jungen 
Verletzlichkeit und Emotionalität zu thematisieren 
und gegen Diskriminierung und Gewalt Haltung zu 
beziehen. Er versucht auch, sich seiner Vorbildfunk-
tion bewusst zu sein und den Jungen Aspekte einer 
gewaltfreien, empathischen, emotional kompetenten 
Männlichkeit selbst vorzuleben.

Pädagog*innen können Jugendliche auch in ihrer Kritikfähig-
keit gegenüber Strategien und Argumentationsweisen von 
maskulinistischen Influencern fördern, indem sie gemeinsam 
Videos von solchen Influencern analysieren, dekonstruieren 
und kritisieren.8 So werden einerseits jene Jugendlichen 
gestärkt, die nicht mit antiegalitären, vielfaltsfeindlichen 
Influencern sympathisieren. Gleichzeitig wird die Medien-
kompetenz aller gefördert.

https://lagjungenarbeit.de/praxismaterial/mann-activity
https://lagjungenarbeit.de/praxismaterial/kumpeltest
https://medialepfade.org/projekt/ulat-unlearning-anti-feminism-on-tiktok
https://medialepfade.org/projekt/ulat-unlearning-anti-feminism-on-tiktok


42 Dissens

Begrenzen/Bestärken

Das vierte Handlungsfeld ist das Begrenzen von Jungen im 
Hinblick auf Diskriminierung, Gewalt und antiegalitäre Argu-
mentationsmuster sowie das Bestärken von Adressat*innen, 
denen Diskriminierung und Gewalt widerfahren. 

Sexistische, extrem rechte und vielfaltsfeindliche Ar-
gumentationen sollten nie unwidersprochen bleiben. Als 
Reaktion auf Misogynie, Vorwürfe sexualisierter Gewalt und 
Ausbeutung oder Queerfeindlichkeit braucht es vehemente, 
klare Empörung und Skandalisierung.9 Nicht selten baga-
tellisieren Jungen Sexismus und Gewalt (Haslop et al. 2024: 7), 
manche Ausprägungen erkennen sie nicht. Hier kann das 
Einbringen von Betroffenenperspektiven hilfreich sein. Als 
Pädagog*innen müssen wir immer wieder emotional nahbar 
erklären, was die Folgen von Sexismus und (sexualisierter) 
Gewalt für Betroffene sind. Skeptisch sind wir, wie sinn-
voll es ist, diskriminierende und gewaltvolle Positionen und 
Verhaltensweisen in pädagogischen Settings lediglich zu 
skandalisieren und zu kritisieren, ohne gleichstellungsorien-
tierte Alternativen anzubieten (→ Prävention, → Subjektive  
Funktionalität). Alternative Handlungs- und Denkweisen müs-
sen geübt werden. Jugendlichen zu widersprechen und dis-
kriminierende Aussagen zu benennen oder zu skandalisieren, 
löst häufig Widerstände aus. Daher braucht es neben einem 
Begrenzen meist auch Aspekte des Förderns und Entlastens. 
In manchen Situationen steht der Schutz von Betroffenen im 
Vordergrund. Da wir unter begrenzten Zeit- und anderen 
Ressourcen arbeiten, ist pädagogisch abzuwägen, welche 
Zielgruppe ich in den Fokus nehmen und welche ich Strategie 
wählen möchte und/oder kann (→ Subjektive Funktionalität).

Um in Jugendgruppen diskriminierende Schimpf-
wörter und Beleidigungen zu besprechen, verwenden 
wir die Methode „Schimpfwörter-ABC“10. Dabei 
sammeln wir Schimpfwörter zu jedem Buchstaben 
des Alphabets und sprechen darüber, welche dieser 
Begriffe diskriminierend sind und warum, was sich 
anhand dessen über gesellschaftliche Normen lernen 
lässt, etc. Anschließend können wir mit der Gruppe 
über alternative Möglichkeiten sprechen, um Wut, 
Frust und/oder Enttäuschung auszudrücken. Auch 
alternative, nicht-diskriminierende Schimpfwörter 
können gesammelt werden. Eine Lehrerin erzähl-
te uns in einer Fortbildung, dass sie dafür in ihrer 
Schulklasse gerne ein Pilzbestimmungsbuch nutzt: 
gemeiner Riesenporling, stinkender Schleimkopf 
und echter Knoblauchschwindling lassen grüßen…

9	 Interventionsstrategien zu erarbeiten und zu besprechen, ermöglicht beispielsweise die Methode „Handlungspolygon“ (→ Handlungspolygon).

10	� Eine Methodenbeschreibung findet sich hier: https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/6_Intersektionalitaet_und_inter-
sektionale_Paedagogik/3%20Methoden%20f%C3%BCr%20verschiedene%20Altersgruppen/isgp-schimpfwoerter-abc.pdf [15.08.2025].

Häufig passiert es, dass wir in der pädagogischen Arbeit einen 
Fokus auf jene Jugendlichen legen, die diskriminierende und 
gewaltvolle Verhaltensweisen und Einstellungen an den Tag 
legen. Dies darf nicht dazu führen, dass wir die Betroffenen 
aus dem Blick verlieren. Es gilt also, immer wieder bestärkende 
Elemente und Angebote für Betroffene von Sexismus, Trans*-
, Inter*- und Queerfeindlichkeit in die eigene pädagogische 
Praxis einzubauen. So können auch in vermeintlich homo-
genen Jungengruppen z.B. trans* Mädchen, nicht-binäre 
und inter* Personen sowie schwule, bi-, pan-, asexuelle und 
queere Jungen und junge Männer anwesend sein. Das gilt es 
im pädagogischen Alltag mitzudenken, auch wenn Personen 
sich nicht explizit geoutet haben. Hierbei agiert das Bestärken 
als Pendant zum Begrenzen.

Wenn wir in einer gemischten Gruppe über ge-
schlechtliche und sexuelle Vielfalt sprechen sowie 
für die Diskriminierungserfahrungen lesbischer, 
schwuler, bisexueller, trans*, inter* und queerer 
Menschen sensibilisieren, zeigen wir immer auch 
kurze Videoclips, um weitere Perspektiven in den 
Raum zu holen. Wir zeigen unter anderem häufig 
ein kurzes Interview mit einer trans* Jugendlichen, 
die sehr positive Erfahrungen gemacht hat, was ihr 
Coming-out und ihre Transition angeht. Sie erzählt 
davon, wie sehr sich ihr Leben seit ihrem Coming-
out verbessert hat, wie viel freier sie sich fühlt und 
wie schön es für sie ist, einfach sie selbst sein zu 
können. Nachdem wir davor über Trans*feindlich-
keit gesprochen haben, ist es uns wichtig, an dieser 
Stelle eine bestärkende Geschichte zu zeigen und 
emotional spürbar zu machen, dass trans* Personen 
ein glückliches und selbstbestimmtes Leben führen 
können – ohne dabei Diskriminierung zu verschwei-
gen oder kleinzureden.

https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/6_Intersektionalitaet_und_intersektionale_Paedagogik/3%20Methoden%20f%C3%BCr%20verschiedene%20Altersgruppen/isgp-schimpfwoerter-abc.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/6_Intersektionalitaet_und_intersektionale_Paedagogik/3%20Methoden%20f%C3%BCr%20verschiedene%20Altersgruppen/isgp-schimpfwoerter-abc.pdf


(An)Erkennen – Entlasten – Fördern – Begrenzen/Bestärken: vier Säulen der Geschlechterreflektierten Pädagogik 43

Zudem werden viele Jungen in anderen Ungleichheits-
verhältnissen diskriminiert, sind also beispielsweise von 
Klassismus, Rassismus, Antisemitismus oder Ableismus 
betroffen. Darüber hinaus widerfährt vielen Jungen Ge-
walt, beispielsweise körperliche oder sexualisierte Gewalt 
– meistens durch andere Männer. Auch diese Betroffenhei-
ten benötigen Aufmerksamkeit in der pädagogischen Arbeit  
(→ Intersektionalität; für eine Methode, die dies ermöglicht, 
vgl. → Namensgeschichten). Diskriminierungs- und Gewalt-
erfahrungen können Jungen auch in ihrer Männlichkeit stark 
beeinflussen. Dies ist anzuerkennen und mit zu bearbeiten. 
So können zum Beispiel diskriminierendes Verhalten oder 
starke Reproduktion traditioneller Männlichkeitsbilder dem 
Versuch geschuldet sein, sich im Umgang mit einer eigenen 
Diskriminierungserfahrung handlungsmächtig zu fühlen. Die 
Anerkennung und Thematisierung von Gewalt- und Diskri-
minierungserfahrungen kann helfen, Begrenzungen besser 
zu vermitteln, von Männlichkeitsanforderungen zu entlasten 
und eine andere Männlichkeitsperformance zu fördern. Sie 
darf jedoch nicht dazu dienen, diskriminierendes und/oder 
gewaltvolles Verhalten zu legitimieren. 

Eine Fachkraft der offenen Jugendarbeit schildert im 
Rahmen einer Fortbildung zum Thema Jungen*arbeit 
von einer Situation aus ihrem Arbeitsalltag. Sie be-
richtet von einem Jungen, der ins Büro der Einrich-
tung kommt und mit den Fachkräften reden möchte. 
Er ärgert sich sehr über eine Lehrerin und benutzt 
hierbei stark sexistische Sprache. Die Fachkraft 
stoppt den Jugendlichen zunächst in seiner Sprache, 
fragt jedoch dann nach den Vorkommnissen. Der 
Junge berichtet von rassistischen Beleidigungen 
der Lehrerin ihm gegenüber. Die Fachkraft hört dem 
Jungen zu und berät ihn für weitere Handlungs-
möglichkeiten an der Schule. Nach der Beratung 
kommt die Fachkraft auf die sexistische Sprache 
zu sprechen und zieht eine Parallele zur Rassismus-
erfahrung des Jungen.

Die Orientierung an den beschriebenen Handlungsfeldern (An)
Erkennen, Entlasten, Fördern, und Begrenzen/Bestärken kann 
unserer Erfahrung nach hilfreich sein, um geschlechterref-
lektierte pädagogische Angebote zu planen, durchzuführen 
und weiterzuentwickeln. Sie kann auch dazu dienen, darüber 
nachzudenken, wie wir sekundärpräventiv mit Menschen 
arbeiten können, die sich in Hinwendungsprozessen zu anti-
egalitären, vielfaltsfeindlichen, diskriminierenden Einstellun-
gen und Verhaltensweisen befinden – wie beispielsweise hier 
mit Jungen, die maskulinistischen Influencern folgen, sich an 
deren Positionen, Performances und Tipps orientieren. Dabei 
ist es vor allem in der Arbeit mit Gruppen wichtig, alle Hand-
lungsfelder zu berücksichtigen und insbesondere Begrenzung 
und Bestärkung nicht aus dem Blick zu verlieren.



44 Dissens 4444 Dissens

2
Gestaltung von 
Lernsettings



Einleitung: Lernen zu Diskriminierung 45

Einleitung: Lernen zu 
Diskriminierung 
Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner 

1	 Debus, Katharina/Saadi, Iven (2024): Gestaltung von Ankommens-Situationen in Bildungs-Angeboten zu Diskriminierung, Ungleichheit 
oder polarisierten Themen. URL: https://schnig.dissens.de/fileadmin/schnig/Paedagogische_Handreichung/Debus_Saadi_-_Gestaltung_von_ 
Ankommenssituationen.pdf [21.10.2025].

In pädagogischen Settings, in denen wir gegen Diskriminie-
rung und extrem rechte Einstellungen arbeiten, begegnen 
uns häufig herausfordernde Dynamiken. Sie entstehen u.a. 
aus Spannungsverhältnissen aufgrund unterschiedlicher 
Wissensstände, Bedürfnisse, Lerntypen, Positionierungen 
und Mehrfachzugehörigkeiten innerhalb von Gruppen. So 
kann es beispielsweise für manche Personen empowernd 
sein, die eigenen Diskriminierungserfahrungen explizit im 
Workshop zu besprechen und damit insbesondere von privi-
legierten Personen gesehen und ernst genommen zu werden. 
Für andere ist genau das ermüdend und verletzend und es 
wäre viel empowernder, nicht schon wieder genau diese 
Erfahrungen besprechen, zeigen oder erklären zu müssen. 
Während sich manche Teilnehmenden besser konzentrieren 
können, wenn wir möglichst viele lebhafte, bewegungs- und 
körperorientierte Methoden verwenden, ist genau das für 
andere überfordernd, anstrengend oder reizüberflutend. 
Und so wichtig es für manche Menschen sein kann, dass dis-
kriminierende Begriffe klar als solche benannt und kritisiert 
werden, so schwierig und verunsichernd kann es für andere 
sein, an pädagogischen Angeboten teilzuhaben, in denen die 
Verwendung der richtigen Begriffe eine große Bedeutung hat 
und Fehler vor der gesamten Gruppe sanktioniert werden. 

Dabei ist auch der Dualismus Diskriminierte/Privilegierte 
bei weitem nicht ausreichend, um die komplexe Gemenge-
lage zu erfassen, mit der wir es in heterogenen Lerngruppen 
zu tun haben. Einerseits sind sowohl Diskriminierte als auch 
Privilegierte keine homogene Gruppe, was beispielsweise 
ihre Bedürfnisse angeht. Andererseits gibt es viele wichtige 
Aspekte jenseits von Diskriminierung und Privilegierung, 
die für die einzelnen Teilnehmenden im Lernen relevant 
sind – beispielsweise die eigene Lernbiografie, Erfahrungen 
mit Gruppensettings, Gewaltwiderfahrnisse jenseits von 
Diskriminierungsverhältnissen, individuelle Ressourcen, etc.

Mit diesen und vielen weiteren Spannungsverhältnissen müs-
sen wir einen bewussten Umgang finden, wenn wir möglichst 
vielen Teilnehmer*innen einen guten Lernraum bieten wollen.

Unsere Kolleg*innen Katharina Debus und Iven Saadi 
haben hierzu viele hilfreiche Überlegungen angestellt, die 
sie in den folgenden Artikeln („Umgang mit Emotionen und 
Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung“, „Warum 
verhalten sich Menschen diskriminierend? Subjektive Funk-
tionalität von Diskriminierung und Stärkung von Handlungs-
fähigkeit als Ansätze für Prävention und Intervention“, „Ver-
letzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces 
in der Bildungsarbeit“) zur Verfügung stellen. Zusätzlich 
wollen wir auf den online erschienenen Artikel „Gestaltung 
von Ankommens-Situationen in Bildungs-Angeboten zu 
Diskriminierung, Ungleichheit oder polarisierten Themen“ 
aufmerksam machen, der weitere Anregungen zur Gestaltung 
von Lernsettings bietet und auf den in den folgenden Texten 
an einigen Stellen verwiesen wird.1 

https://schnig.dissens.de/fileadmin/schnig/Paedagogische_Handreichung/Debus_Saadi_-_Gestaltung_von_Ankommenssituationen.pdf
https://schnig.dissens.de/fileadmin/schnig/Paedagogische_Handreichung/Debus_Saadi_-_Gestaltung_von_Ankommenssituationen.pdf


46 Dissens

Umgang mit Emotionen 
und Krisenhaftigkeit im 
Lernen zu Diskriminierung 
Katharina Debus und Iven Saadi

1	 Wir nehmen keine Unterscheidung zwischen Emotionen, Gefühlen, Affekten, Empfindungen oder Ähnlichem vor. Für das Anliegen dieses Artikels 
erscheint es uns am sinnvollsten, alle Formen von Empfindungen zu würdigen und nicht definitorisch zu differenzieren. Wir verwenden daher 
die Begriffe Emotionen, Gefühle und Empfindungen in diesem Kontext deckungsgleich.

1	 Einleitung

In einer Fortbildungsgruppe zu Pädagogik im 
Kontext geschlechtlicher, amouröser und sexueller 
Vielfalt zeigen wir den Videoclip The Light, ein 
Musikvideo der Gruppe HollySiz, in dem es um ein 
Kind geht, das unter Druck gesetzt wird, sich tra-
ditionell männlich zu kleiden und zu spielen, aber 
mit Schmerz darum kämpft, ein lila Kleid zu tragen 
und mit Pony-Figuren zu spielen. Einige Menschen 
in der Gruppe haben Tränen in den Augen, wir auch 
– wie immer, wenn wir das Video zeigen. Katharina 
findet das nicht weiter bemerkenswert, weil das 
Video berührend ist. Iven schlägt vor, die Emotionen 
aufzugreifen, weil das manchen Teilnehmenden 
vielleicht unangenehm gewesen sein könnte und 
Fragen von Professionalität berührt. Wir machen das 
im weiteren Verlauf des Tages und erleben eine für 
uns unerwartete Öffnung der Gruppe, insbesondere 
auch in der Biografiearbeit. Wir greifen im weiteren 
Verlauf das Thema Emotionen immer wieder explizit 
auf und sind beeindruckt von den persönlichen und 
professionellen Entwicklungen und der gelebten 
Solidarität, die in der Gruppe entstehen. Spätestens 
seitdem sind Emotionen für uns ein wichtiges Thema 
in der Begleitung von Lernprozessen.

Unsere Erfahrung zeigt, dass in Lernprozessen zu Diskri-
minierung und verwandten Themen Dynamiken und Wirk-
samkeit mit Emotionen und dem Umgang mit ihnen stehen 
und fallen. Sie können zur Barriere werden oder motivieren 
und Türen öffnen. Dies gilt auch für Handlungsfähigkeit, 
Nachhaltigkeit bzw. den Umgang mit dem Gelernten nach 
dem Seminar. 

Unter anderem die Fähigkeit, Wut, Trauer, Vertraut-
heit, Fremdheit, Irritation, Überforderung, Verunsicherung, 
Verbundenheit, Zugehörigkeit, Ohnmacht, Erschöpfung, 

Hoffnung etc.1 emanzipatorisch einzuordnen und einen 
guten Umgang mit diesen Gefühlen jenseits von Selbst- 
oder Fremdschädigung zu entwickeln, ist ein relevanter 
Faktor dafür, wie attraktiv rechte bzw. diskriminierende 
Deutungs- und Handlungsangebote für Menschen sind. Die 
Umgangsweisen mit diesen Gefühlen können auch beein-
flussen, ob Menschen diskriminierungskritische Haltungen 
und Handlungsfähigkeit entwickeln, ob sie emanzipatorische 
Verbindungen und Bündnisse aufbauen und aufrechterhal-
ten und wie viel Kraft sie für ein nachhaltiges Engagement 
aufbringen können. 

Diesbezüglich sind u.a. Forschungsergebnisse an den 
Schnittstellen von Psychologie, Emotionalität und politischen 
Einstellungen inspirierend: Makwana et al. (2018) zeigen 
z.B. auf, dass Menschen, die ein starkes – auch emotional 
verankertes – Bedürfnis danach haben, auf komplexe Fragen 
einfache und abschließende Antworten zu erhalten, und 
emotional eher gestresst auf Ambiguitäten und Ambivalenzen 
reagieren, relativ häufiger z.B. transfeindlichen Einstellungen 
oder rigiden Geschlechterbildern anhängen (u.a. diskutiert unter 
dem Begriff need for closure; vgl. auch zum Zusammenhang von Ambi-
guitätsintoleranz und rechtem Autoritarismus z.B. Lietz/Mayer 2025). 
Auf ähnliche Weise beschreiben unterschiedliche Studien, 
dass Menschen mit eher gering ausgeprägten emotionalen 
Kompetenzen (hier verstanden als die Fähigkeit, eigene und 
anderer Menschen Gefühle wahrzunehmen, einzuordnen 
und [selbst]reflexiv mit ihnen umzugehen), relativ häufi-
ger sowohl rassistische und homofeindliche Einstellungen 
teilen (vgl. z.B. Makwana et al. 2021; Van Hiel et al 2019) als auch 
häufiger hierarchischen rechten bis extrem rechten Welt-
bildern anhängen (ebd.). Es zeigt sich also, dass es für die 
diskriminierungskritische Bildungsarbeit und die Rechtsext-
remismusprävention relevant ist, Emotionen in Lernprozesse 
einzubeziehen. Eine langfristige pädagogische Begleitung von 
Menschen hat hier besonders viel Potenzial für tiefgreifen-
dere Förderung. Aber auch in kürzeren Angeboten können 
wir bestimmte Aspekte berücksichtigen. Diese nehmen wir 
in diesem Kapitel in den Fokus.
Dafür verfolgen wir zunächst die Frage, warum Menschen 
überhaupt zu Diskriminierung lernen wollen sollten (2), da 

Kurztitel → Emotionen



Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung 47

diese eine wichtige Grundlage dafür darstellt, in unseren An-
geboten bewusst motivierende Emotionen zu fördern. Darauf 
aufbauend beschäftigen wir uns mit Krisen und anderen 
möglichen emotionalen Lernbarrieren in diskriminierungskri-
tischen Lernprozessen (3) und geben abschließend Einblicke 
in unsere Versuche, diese konstruktiv und lernermöglichend 
zu adressieren (4).

2	 Warum sollten Menschen zu  
Diskriminierung lernen wollen?

Am ersten Tag einer dreimoduligen Weiterbildung 
zu Pädagogik im Kontext geschlechtlicher, sexueller 
und amouröser Vielfalt spricht eine queere Person 
an, dass sie Sorge hat, ob sie in einer Gruppe, in 
der auch nicht-queere Teilnehmende sind, gut auf-
gehoben ist. Am Ende der Weiterbildung beschreibt 
sie dann das Erleben eines sehr solidarischen und 
aufmerksamen Umgangs mit unterschiedlichen Posi-
tioniertheiten und Diskriminierungsbelastungen in 
der Weiterbildungsgruppe als für sie wichtig und als 
auch über die pädagogische Qualifizierung hinaus 
sehr stärkend.

Früher haben wir es oft für selbstverständlich gehalten, dass 
Menschen in emanzipatorischer Absicht zu Diskriminierung 
lernen wollen, bzw. fanden es politisch-moralisch so ge-
boten, dass wir wenig über mögliche Motivationen darüber 
hinaus nachgedacht haben. Eine entsprechende Haltung 
beobachten wir oft auch bei Teilnehmenden, die selbst dis-
kriminierungskritische Bildung anbieten. Unsere Erfahrung 
zeigt allerdings, dass das nicht so selbstverständlich ist und 
dass unsere Bildungsarbeit wirksamer wird, wenn wir uns 
mit möglichen Motivationen und Barrieren beschäftigen. In 
diesem Kapitel legen wir den Fokus auf Erstere.

Eine Motivation, die wir bei vielen diskriminierungskri-
tischen Bildungsarbeiter*innen und aktivistischen Teilneh-
menden vorfinden, sind ethische, politische bzw. moralische 
Gründe. Dabei kann es darum gehen, Selbstansprüche ein-
zulösen, oder auch um Ansprüche des Umfelds und darum, 
sich vor Kritik zu schützen. Gelegentlich geht es aber auch 
(oft unbewusst) um Überlegenheit und Macht in diskrimi-
nierungskritischen Communities, die besser zu erlangen 
sind, wenn eine Person sich gekonnt in diskriminierungs-
kritischen Diskursen bewegen kann. Hier sollte kritisch auch 
auf Machtdynamiken im Bedienen dieser Diskurse und in der 
Abwertung von Menschen geschaut werden, die diese nicht 
so eloquent und sprachfertig bedienen können (vertiefend u.a. 
in Debus 2020b). 

Wir geraten aber oft an Grenzen, wenn wir in der dis-
kriminierungskritischen Bildungsarbeit solche ethischen, 
politischen bzw. moralischen Beweggründe verallgemeinert 
bei allen voraussetzen und/oder autoritär durchzusetzen 
versuchen. Wir sind überzeugt, dass eine emanzipatori-
sche Weiterentwicklung unserer Gesellschaft, Institutio-
nen, Räume und Beziehungen viel mehr zu bieten hat als 

selbstlose Anstrengung. Um Menschen zu erreichen, aber 
auch um bereits motivierten Menschen Brücken zu einem 
nachhaltigeren Engagement mit etwas geringerem Burn-Out-
Risiko zu bauen, ist es aus unserer Sicht hilfreich, uns in der 
Konzeption, Ausschreibung, Durchführung und Auswertung 
unserer Veranstaltungen mit diesen möglichen Gewinnen 
und Motivationen zu beschäftigen und diese zu vermitteln 
und möglichst erfahrbar zu machen.

Emanzipatorische Bildung

Wir schreiben im Folgenden oft von emanzipa-
torischer Bildung bzw. einer emanzipatorischen  
Beschäftigung mit Diskriminierung und Ungleich-
heit. 

Wir beziehen uns dabei auf Ansätze, die u.a. vor 
dem Hintergrund der Erfahrungen mit autoritä-
ren Regimen und Indoktrination entwickelt wur-
den (Giroux 1983, hooks 1994, Kaindl 2009). Ihr Ziel 
ist, dass alle Menschen ihre Lebensumstände aus 
Eigeninteresse selbstbestimmt und in Solidarität 
mit anderen verbessern und dadurch dazu bei-
tragen, Gesellschaft langfristig im Kleinen wie im 
Großen u.a. möglichst diskriminierungsfrei und 
gerecht zu gestalten. 

Wir gehen davon aus, dass wir nicht durch auto-
ritäre Zurichtung, Demütigung, Bestrafung etc. 
für eine gerechtere Gesellschaft und Praxis lernen 
können, und dass sich unsere Ziele auch in unse-
rem pädagogischen Vorgehen spiegeln müssen. 
Dies begründet sich für uns sowohl aus ethischen 
Fragen als auch strategisch bzgl. der Wirksam-
keit: Fähigkeiten solidarischer Umgangsweisen 
können wir nicht durch Unterwerfung und De-
mütigung erlernen. Und autoritär erlernte Diskri-
minierungskritik wird genau so lange halten, bis 
eine andere Autorität ihre Ziele ebenfalls auto-
ritär durchsetzt. Darin sind rechte Akteur*innen 
notwendig besser als diskriminierungskritische 
Ansätze, weil bei ihnen Mittel und Ziele zusam-
menpassen. 

Emanzipatorische (Bildungs-)Ansätze stehen also 
aus unserer Sicht in Konflikt mit solchen, die z.B. 
Antidiskriminierungsanliegen überwiegend mit 
autoritären Mitteln – inklusive pädagogischer Zu-
richtung – durchzusetzen versuchen. Die von uns 
im Folgenden beschriebenen Potenziale beziehen 
sich explizit auf Potenziale emanzipatorischer 
Ansätze der Beschäftigung mit Diskriminierung 
und Ungleichheit. Dabei geht es uns immer auch 
darum, den Ertrag zugewandter, vielfaltsfreund-
licher und solidarischer Umgangsweisen für alle 
Menschen sicht- und spürbar werden zu lassen. 



48 Dissens

In der Arbeit mit Fachkräften bzw. Multiplikator*innen kann 
es hilfreich sein, sich mit der Relevanz der Seminarthemen für 
ihre fachliche Wirksamkeit bzw. Relevanz für ihre Anliegen 
zu beschäftigen. Sicherlich machen diskriminierungskritische 
Ansprüche fachliches bzw. aktivistisches Handeln in mancher 
Hinsicht herausforderungsreicher. Umgekehrt bieten sie aber 
oft Potenzial für bessere Wirksamkeit. Die Verbesserung 
der Qualität der eigenen Arbeit bzw. des Engagements, der 
Handlungsfähigkeit und nicht zuletzt des Selbstbilds durch 
Einlösen fachlicher bzw. aktivistischer Ansprüche (z.B. der 
Zielgruppenerreichung, Gerechtigkeit, Beziehungsarbeit etc.) 
können wichtige Motivatoren sein.

Eine emanzipatorische Beschäftigung mit gesellschaft-
licher Ungleichheit und Diskriminierung kann es auch er-
möglichen, die Welt, Dynamiken sowie eigene und anderer 
Menschen Erfahrungen und Verhaltensweisen besser zu 
verstehen und einzuordnen. 

Eine solche bessere Einordnung kann u.a. dabei helfen, 
schmerzhafte Erfahrungen und Scheitern besser zu verstehen 
und zu entindividualisieren. So können wir besser einordnen, 
dass manche unserer schlechten Erfahrungen auf gesellschaft-
liche Verhältnisse zurückgehen und nicht daran liegen, dass 
wir nicht klug, stark oder resilient genug sind (auch wenn 
es sich dennoch lohnt, auch darauf zu schauen, an welchen 
Stellen wir Gestaltungsspielräume haben, anstatt uns als 
diesen Verhältnissen passiv ausgeliefert zu begreifen). Dies 
gilt insbesondere für Menschen mit Diskriminierungs- bzw. 
Marginalisierungserfahrungen. Aber auch Menschen, die 
gesellschaftlich privilegiert werden, erleben z.B. Schwierig-
keiten in der Selbstentfaltung, Gesundheit, Beziehungen, 
Engagement und professionellen Kontexten, die durch ge-
sellschaftliches Unrecht (ko-)produziert werden und es kann 
ihnen helfen, die Gemengelage an Ursachen besser zu ver-
stehen und einzuordnen.

Einordnungswissen zur Verknüpfung von Alltagser-
fahrungen mit Diskriminierung bzw. gesellschaftlicher Un-
gleichheit kann es auch erleichtern, Grenzen gegen Dis-
kriminierung oder destruktive Dynamiken zu setzen. Und 
es kann Empowermentprozesse bestärken, u.a. durch eine 
Aufwertung von Eigenschaften oder Zugehörigkeiten (im 
Sinne von u.a. Pride-Bewegungen), die gesellschaftlich oft 
abgewertet werden.

Dynamiken rund um gesellschaftliche Ungleichheit und 
ihre Auswirkungen auf unsere Leben besser zu verstehen, 
kann Raum schaffen, eigene Wünsche besser zu verstehen und 
entschlossener, konstruktiver bzw. solidarischer zu verfolgen. 
Eine emanzipatorische Beschäftigung kann Wachstum über 
die gesellschaftlich gesetzten Grenzen hinaus ermöglichen, 
Lebensqualität verbessern, dazu führen, dass wir Schranken 
im Kopf abbauen und dadurch unsere Leben besser gestalten 
können, und Kreativität freisetzen.

Außerdem können durch all diese Erfahrungen Beziehun-
gen verbessert werden. Eine emanzipatorische Beschäftigung 
mit Ungleichheit und Diskriminierung kann mehr Verbun-
denheit ermöglichen, dazu anregen und befähigen, (neue) 
Beziehungen, Communities oder Netzwerke aufzubauen, 
zu finden bzw. zu gestalten. Nicht mehr alleine zu sein und 
Ungerechtigkeit oder schlechte Beziehungen nicht mehr 
alternativlos ertragen zu müssen, kann die Lebensqualität 
verbessern und Kraft für die eigenen Ziele und Wünsche 

und Engagement für institutionelle und gesellschaftliche 
Veränderung freisetzen. So ist im einleitenden Zitat eine Bei-
spielsituation beschrieben, in der eine teilnehmende Person 
eine positive Gegenerfahrung zum Umgang in gemischten 
Räumen machen konnte, die Kraft und Hoffnung auch für 
andere Kontexte freigesetzt hat.

Im Sinne aller vorherigen Punkte kann eine emanzipatori-
sche Beschäftigung mit Diskriminierung und gesellschaftlicher 
Ungleichheit Handlungsfähigkeit verbessern und Auswege 
aus oder zumindest verbesserte Umgangsweisen mit Ohn-
machtserfahrungen ermöglichen.

Sie kann neue Lebensperspektiven eröffnen, bzgl. pri-
vater Beziehungen (z.B. selbstbewusster Veränderungen 
einzufordern oder einzuleiten, Konflikte besser zu verstehen 
und sich empathischer zu verhalten, ein breiteres Anziehungs-
potenzial über heterosexuelle Deutungen von Gefühlen hinaus 
in sich zu entdecken, neue Umgangsweisen mit Unbehagen 
rund um die eigene Geschlechtlichkeit zu finden etc.), bzgl. 
Engagement und bzgl. der beruflichen Zukunft (oft haben 
Teilnehmende sich beruflich verändert hin zu einem respekt-
volleren Umgang oder neuen Tätigkeitsfeldern).

Insgesamt kann also eine emanzipatorische Beschäf-
tigung mit Diskriminierung viele positive Gefühle freiset-
zen: u.a. Entlastung, Erleichterung, Interesse, Beglückung, 
Nähe, Stärke, Empowerment, Wohlwollen, Aufbruchsgefühle, 
Motivation, Beweglichkeit, Neugier, Handlungsfähigkeit/
Agency, Selbstwirksamkeit, Wachstum, Transformation, 
Gestaltbarkeit.

Es spricht daher vieles dafür, emanzipatorisch zu Dis-
kriminierung zu lernen, und wir können die Wirksamkeit 
unserer Angebote verbessern, wenn wir diese Potenziale 
sicht- und erfahrbar machen. Das erlaubt oft einen besseren 
emotionalen Bezug der Teilnehmenden zu unseren Angebo-
ten, wenn sie verstehen, dass es uns nicht darum geht, sie 
kleinzumachen oder ihnen Dinge zu nehmen, sondern (selbst 
wenn es an manchen Stellen auch um Verzicht geht) auch 
darum, es ihnen unter Einbeziehung ihrer Lebens- und Hand-
lungsrealitäten zu ermöglichen, Dinge besser zu verstehen, 
sich weiterzuentwickeln, sich neue Gestaltungsspielräume 
zu erschließen, Beziehungen und Wirksamkeit zu verbessern 
etc. Dann können wir eher als Verbündete den Lernprozess 
gestalten denn als Gegner*innen.



49

Manche Auswirkungen von Privilegien als Verluste verstehen

Wir finden es in der Arbeit mit Menschen, die in den Themenfeldern unserer 
Bildungsangebote privilegiert werden, manchmal hilfreich, den Blick auch da-
rauf zu werfen, dass Privilegiertwerden nicht nur (aber zentral auch) bedeutet, 
gegenüber Diskriminierten systematische Vorteile – z.B. im Zugang zu Ressour-
cen, Status, Macht und Sicherheit vor Gewaltrisiken – zugeteilt zu bekommen.

Wie u.a. Gayatri Spivak beschreibt (Spivak 1990; auch Shaik/Spivak 2008: 182), kann 
Privilegiertwerden auch als Verlust und Beschränkung verstanden werden, wenn 
uns dadurch z.B. der Zugang zu Erfahrungen und Wissensbeständen versperrt 
wird, die es eigentlich bräuchte, um Gesellschaft, unseren Platz darin und die 
Auswirkungen unserer Lebensweisen auf Andere angemessen zu verstehen und 
eine emanzipatorische Handlungsfähigkeit (weiter) zu entwickeln. 

In einem ähnlichen Sinne zeigt die Geschlechterforschung, wie in androzentri-
schen und sexistischen Verhältnissen die Anpassung von Jungen und Männern 
an Männlichkeitsanforderungen und die damit verbundenen männlichen Privile-
gien u.a. auch als Kehrseite die Einschränkung bestimmter Aspekte von Lebens-
qualität, Gesundheit, individuellen Entfaltungsmöglichkeiten und Beziehungs-
qualität sowie gewalttätige Verhältnisse unter Jungen und Männern mit sich 
bringen können (→ Geschlechterreflektierte Pädagogik; vertiefend u.a.: Stuve/Debus 
2012b, a; Debus 2022). 

Solche Umstände in Lernprozessen gegen Diskriminierung in den Blick zu neh-
men, kann für Privilegierte neue Motivationen gegen Diskriminierungs- und Un-
gleichheitsverhältnisse entstehen lassen. Auf keinen Fall aber sollte dabei eine 
Gleichsetzung nahegelegt werden mit der Gewalt und den Lasten, denen Men-
schen ausgesetzt sind, die im jeweiligen Verhältnis diskriminiert werden. 

Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung 



50 Dissens

3	 Krisen und Lernbarrieren im Lernen 
zu Diskriminierung

Oft haben wir von Teilnehmenden mitbekommen, 
wie sie während Lernprozessen zu Diskriminierung 
in Krisen geraten sind. Manche haben Probleme im 
Job bekommen, weil sie sich kritisch zu Diskriminie-
rung geäußert haben. Andere haben gemerkt, wie 
sexistisch ihre Beziehung ist oder haben in Frage 
gestellt, ob die Entscheidung für ein Kind richtig 
war. Manche haben erst durch den guten Umgang 
in der Fortbildung verstanden, wie wenig wertschät-
zend, übergriffig oder diskriminierend der Umgang 
in ihrem Job oder in manchen ihrer Umfelder oder 
Beziehungen ist. Manche wurden auch durch unsere 
Angebote in ihrer Wahrnehmung irritiert, in einer 
(weitgehend) gerechten Gesellschaft zu leben oder 
in einer (weitgehend) gerechten Institution zu arbei-
ten. In Schulklassen haben sich manche Kinder bzw. 
Jugendlichen getraut, sich kritisch zu Diskriminierung 
zu äußern oder sich mit verletzlichen Gefühlen zu 
öffnen, und in der Pause oder nach dem Seminar 
wurde das von Mitschüler*innen gegen sie verwen-
det. Manche Kinder oder Jugendlichen wurden durch 
eine Thematisierung von Respekt, Menschen- bzw. 
Kinderrechten etc. damit konfrontiert, dass ihre 
Eltern, die sie sehr lieben und/oder von denen sie 
abhängig sind, Ansichten vertreten oder sie in einer 
Weise behandeln, die wir problematisieren.

Nicht immer stehen die obengenannten positiven Gefühle und 
Potenziale im Vordergrund in Lernprozessen zu Diskriminie-
rung. Diese können auch Krisen auslösen und wir sollten uns 
mit Barrieren (persönlich, im Privat-Umfeld, institutionell, 
gesamtgesellschaftlich und in der Lerngruppe) auseinander-
setzen, die den positiven Potenzialen im Weg stehen.

Selbstverständlich können anti-emanzipatorische Hal-
tungen und Motivationen emanzipatorischen Lernprozessen 
zu Diskriminierung im Weg stehen, wie z.B. der Wunsch, eige-
ne Privilegien auf Kosten anderer abzusichern; der Wunsch, 
auch aus marginalisierter Perspektive ein Stück vom Kuchen 
auf Kosten anderer marginalisierter Menschen abzubekom-
men; oder geschlossene diskriminierende Weltbilder.

Allerdings sind wir im Laufe unserer Beschäftigung mit 
Lernprozessen auch auf viele andere Lernbarrieren gestoßen, 
die auf Sorgen oder Wünsche zurückgehen, die aus unserer 
Sicht legitim sind und die wir berücksichtigen sollten.

Widersprüche und Widerstände

Dazu ist zunächst zu sagen: Nicht jeder Widerspruch ist ein 
Widerstand. Widerspruch kann auch Ausdruck dessen sein, 
dass die Teilnehmenden sich ernsthaft mit unseren Inhalten 
auseinandersetzen und diese mit ihren Erfahrungen, Wis-
sensbeständen und Sichtweisen abgleichen. Nicht zuletzt 
können Widersprüche auch auf analytische oder Praxistrans-
fer-Lücken in unserem Angebot verweisen. Wir verbauen 
uns selbst Wachstumsmöglichkeiten in unserem Bemühen 
um Wirksamkeit, wenn wir Widersprüche immer direkt als 
Widerstände einordnen. Und wir sollten unterscheiden zwi-
schen Verhalten, das für uns anstrengend ist, und Verhalten, 
das Lernprozessen schadet. Auch produktive Lernprozesse 
können für uns als Bildungsarbeiter*innen anstrengend sein.

Aber auch tatsächliche Lernblockaden oder Widerstände 
sollten wir nicht vorschnell auf Privilegienabsicherung oder 
politische Gegner*innenschaft zurückführen. 

Sicherlich stellen sich Fragen, wem wir wie viel Aufmerk-
samkeit widmen, welchen Aussagen wir wie viel Raum bieten, 
woran wir uns abarbeiten wollen und woran nicht, vor welchen 
Aussagen wir andere Teilnehmende schützen wollen etc. Und 
wenn bestimmte Aussagen zusammenkommen, kann sich 
der Verdacht erhärten, dass es tatsächlich um Motivationen 
geht, die einer emanzipatorischen Bildung zuwiderlaufen bzw. 
dass ein geschlossenes Weltbild vorliegt und die Person in 
unserem Rahmen nicht zu erreichen ist (→ Prävention). All 
dies können sinnvolle Anlässe für klare Grenzziehungen sein. 

Aber wir wissen sehr viel über die Beweggründe unse-
rer Teilnehmenden nicht und es hat sich für uns bewährt, 
nicht zu vorschnell widersprechende oder widerständige 
Teilnehmende zu Gegner*innen zu konstruieren, sondern 
erst zu schauen, ob unter dem für uns anstrengenden oder 
problematischen Verhalten nicht auch Anliegen oder Sorgen 
liegen, mit denen wir uns sinnvoll fördernd verbinden können  
(→ Subjektive Funktionalität).

Daher werfen wir im Folgenden einen Blick auf mögliche 
Barrieren und Krisen im Lernen zu Diskriminierung, die nicht 
auf problematische Motivationen oder geschlossene diskri-
minierende Weltbilder zurückgehen.



51

Unfreiwilligkeit, Lern-Traumata und Widerstand 
gegen autoritäre Lernsettings

Einerseits finden wir es sinnvoll, Lernangebote zu Diskrimi-
nierung und gesellschaftlicher Ungleichheit als essenziell in 
Förder- und Lehrpläne der Kinder-, Jugend-, Erwachsenen- 
und Fachkräftebildung aufzunehmen. Gleichzeitig bringen 
verpflichtende Lerneinheiten häufig Widerstände hervor, bei 
denen es nicht um die Inhalte, sondern um den Umgang mit 
Autorität und Unfreiwilligkeit geht. Dies gilt umso mehr, wenn 
unsere Inhalte kognitive bzw. emotionale Anstrengung bei 
den Lernenden hervorrufen und ihre bisherigen Sicht- oder 
Verhaltensweisen irritieren, sie darin aber keinen Ertrag für 
das eigene Leben sehen.

Wenn Adressat*innen schlechte Erfahrungen mit autori-
tären Lernsettings (inkl. familiärer Erziehung, online oder in 
Communities) gemacht haben bzw. Lerntraumata mitbringen, 
kann es sein, dass sie besonders misstrauisch bzw. sensibel 
reagieren, selbst wenn wir uns um ein wohlwollendes und zu-
gewandtes Lernangebot bemühen. Desto weniger wohlwollend 
und desto konfrontativer die Atmosphäre wird (durch unser 
Handeln und/oder das anderer Teilnehmender, anwesender 
Lehrkräfte, Vorgesetzter etc.), desto wahrscheinlicher wird es, 
dass es zu Widerständen kommt, die sich auf das Lernsetting 
beziehen. Wir sollten das nicht immer direkt als inhaltlichen 
Widerstand einordnen, sondern auch in seinem emanzipato-
rischen Potenzial gegen autoritäre Zurichtung anerkennen. 
Idealerweise lässt sich dazu sogar arbeiten (eher in kleineren 
Gruppen und mit ausreichend Zeit) und ein Transfer zwischen 
dem eigenen Unwohlsein mit Fremdbestimmung und dem 
von uns angebotenen Lerngegenstand ziehen.

Dabei wollen wir nicht davon abrücken, diskriminie-
rungskritische Inhalte auch verpflichtend anzubieten. Aber 
wir sollten bewusst mit den daraus erwachsenden Heraus-
forderungen umgehen. Viele Hinweise in diesem und anderen 
Texten in dieser Broschüre können in solchen Settings be-
sonders wichtig werden.

Verunsicherung, Desorientierung und weitere  
anstrengende Gefühle

Wenn wir in einer Gesellschaft aufwachsen, die von sozialer 
Ungleichheit, Diskriminierung etc. geprägt ist (und dies trifft 
auf alle uns bekannten Gesellschaften zu), dann beeinflussen 
diese unsere Persönlichkeitsentwicklung und sind auch in 
unsere Persönlichkeitsstruktur eingelassen. Dies wird u.a. 
unter Begriffen wie internalisierte Unterdrückung, Sub-
jektivierung oder Subjektivation diskutiert. Eine kritische 
Auseinandersetzung mit diesen Verhältnissen bleibt uns also 
nicht fremd, sondern berührt sehr persönliche Themen und 
kann diese verunsichern.

Oder umgekehrt: Wir sollten Lernprozesse kritisch be-
fragen, in denen diese Themen abstrakt und den Teilneh-
menden fremd bleiben. Frigga Haug (1981; 2020) arbeitet 
entsprechend heraus, dass demokratisches bzw. demokra-
tisierendes Lernen (hierzu rechnen wir auch emanzipatori-
sches Lernen zu Diskriminierung) Erfahrungen in die Krise 
führen sollte. Erfahrungen meint hier nicht einfach Erlebtes, 
sondern beinhaltet wesentlich die in unsere Erinnerungen 

an das Erlebte mitabgespeicherten (auch emotional veran-
kerten) Interpretationen, die oftmals beeinflusst sind durch 
herrschaftsförmige bzw. diskriminierende gesellschaftliche 
Wissens- und Deutungsangebote und durch Tabuisierung, 
sich einrichten mit den Verhältnissen und die Verdrängung 
von Widersprüchen.

Mit anderen Worten: Damit ein entsprechender Lern-
prozess produktiv wird und neuen Raum schafft für eine 
Erweiterung von Wissensbeständen, Deutungen und Hand-
lungsoptionen, müssen wir ihn nicht nur mit unseren Er-
fahrungen verbinden. Vielmehr sollten wir dabei auch deren 
Interpretation in Frage stellen und die Widersprüche in ihnen 
aufspüren. 

Dies geht, so Frigga Haug, notwendig mit Verunsi-
cherung einher (1981; 2020). Es kann unser Selbstverhältnis 
sowie die Bilder, die wir uns von uns selbst, anderen, unseren 
Beziehungen oder auch der Gesellschaft gemacht haben, ver-
unsichern. Dies eröffnet im nächsten Schritt Möglichkeiten 
für neue Perspektiven und Wachstum, was aber nichts an der 
Verunsicherung ändert.

Raewyn Connell (2006) beschreibt mit dem Begriff gender 
vertigo bzw. in der deutschen Übersetzung geschlechtsbe-
zogenes Schwindelgefühl die Erfahrung, dass bei Bemühung 
um Veränderungen Desorientierungs- oder Schwindelgefühle 
auftreten können, insbesondere wenn diese vereinzelt und 
nicht kollektiv erfolgen (ähnlich bei Haug 1981), u.a. weil ge-
sellschaftliche Normen als Orientierungshilfe wegfallen. Aus 
unserer Sicht kann sich in allen Diskriminierungsthemen ein 
solches Schwindelgefühl mit Bezug auf die eigene Persön-
lichkeit, Beziehungen, das Verhältnis zur Welt, Institutionen 
oder soziale Bewegungen entwickeln. 

Manchmal verwenden wir zur Beschreibung unserer 
eigenen Schwindelerfahrungen, wenn wir immer komplexere 
Blicke auf die Welt werfen, das Bild eines Kaleidoskops: Wir 
drehen das Kaleidoskop und in einer Einstellung erscheinen 
die Menschen in unserem Leben als wohlmeinend mit vielleicht 
ein paar Schwächen. In der nächsten Einstellung sind sie 
und wir Teil eines Unterdrückungssystems, in dem sie davon 
profitieren, uns schlechter zu behandeln. In der nächsten 
Einstellung liegt ihr Handeln an eigenen Beschädigungen 
oder anderen diskriminierungsbezogenen Nachteilen. Mal 
erscheinen wir ihnen gegenüber privilegiert, mal umgekehrt, 
mal scheinen wir auf Augenhöhe. Mal sehen wir, was wir zu 
gelingenden Beziehungen mit ihnen beitragen, mal sehen wir 
unser eigenes Handeln als Zeichen unserer Verstrickung in 
diese gesellschaftlichen Systeme, mal als Widerstand. Mal 
erscheint es als Empowerment, wenn wir unsere Verletzlich-
keit würdigen und Verletzungen lautstark thematisieren, ggf. 
auch wütend anklagend. Mal erscheint es eher empowernd, 
wenn wir unsere Resilienz im Umgang mit diesen Verlet-
zungen stärken und uns nicht ständig auf Verletzungen 
und Verletzlichkeiten zurückwerfen, mal, wenn wir uns mit 
anderen entlang unserer je individuellen Verletzlichkeiten 
und Ressourcen verbinden etc. Und oft stimmen alle diese 
Perspektiven, was die Orientierung nicht gerade erleichtert.

Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung 



52 Dissens

Die, insbesondere differenzierte, Beschäftigung mit gesell-
schaftlicher Ungleichheit und Diskriminierung kann also zu 
Verunsicherungen und Gefühlen von Desorientierung führen. 
Sie kann auch weitere anstrengende oder unangenehme  
Gefühle aufrufen, u.a.:

*	 uns an eigene schmerzhafte Erfahrungen erinnern 
und/oder empathischen Schmerz aufrufen durch die 
Beschäftigung mit dem Schmerz anderer Menschen

*	 uns wütend machen über Ungerechtigkeit, ggf. 
auch über unser eigenes vergangenes Handeln

*	 Scham hervorrufen, u.a. über eigene Verstrickun-
gen in gesellschaftliche Ungleichheit aus diskrimi-
nierter und/oder privilegierter Position, aber auch 
bei Kritik an unseren Sichtweisen oder Handlungen

*	 Gefühle von Überforderung, Resignation, De-
mütigung, Selbstabwertung, Unterlegenheit oder 
Minderwertigkeit aufrufen 

*	 Angst auslösen, Fehler zu machen

*	 All diese Gefühle und Erfahrungen können dazu 
führen, dass Menschen ausbrennen oder sich von 
der Beschäftigung mit Diskriminierung abwenden, 
um sich, ihre Beziehungen und/oder ihre Zukunfts-
perspektiven zu schützen. 

Frustration, Erschöpfung,  
Einsamkeit und Sanktionen

Wenn sich Menschen auf den Weg machen und versuchen, 
diskriminierendes Verhalten abzubauen, sich inklusiver zu 
verhalten und kritisch mit Diskriminierung und gesellschaft-
licher Ungleichheit umzugehen, gehen damit Risiken einher: 

Immer wieder entstehen Ohnmachtserfahrungen und 
Frustrationen, weil sich die Dinge nicht so schnell ändern 
lassen. Dabei kann es passieren, dass Menschen die Kraft 
ausgeht, sie sich vom Thema abwenden oder ausbrennen.

Oft führt Engagement zu Gegenwind und Sanktionen. Es 
kann sein, dass Engagierte im Beruf, in der Schule/Ausbildung 
oder privat als Nestbeschmutzer*innen oder Spaßbremsen 
angegriffen oder ausgegrenzt werden. Oder sie werden in 
Institutionen formal sanktioniert oder spüren informell, dass 
Ärger über ihre diskriminierungskritische Haltung Bewertun-
gen bzw. die Verteilung von Ressourcen beeinflusst. 

Oft erleben Menschen, die sich aus Umfeldern auf 
den Weg machen, die nicht bereits diskriminierungskritisch 
sind, dass es in Beziehungen knirscht, u.a. in der Familie, im 
Freund*innenkreis, Liebesbeziehungen, kollegialen Bezie-
hungen etc. Dies kann zu Vereinzelungserfahrungen führen 
oder dazu, immer weniger als Person adressiert zu werden, 
mit der man eine gute Zeit haben kann. Oft werden diskrimi-
nierungskritische Menschen von anderen zum feministischen, 
diskriminierungskritischen etc. Über-Ich gemacht, an dem 
diese dann ihre politischen Fragen und Ambivalenzen ab-
arbeiten. Dabei werden sie oft nur noch als bedrohlich oder 
(positiv gemeint) auch als beeindruckend gesehen, aber nicht 

in ihrer eigenen Verletzlichkeit, Erschöpfung, Unsicherheit, 
Suche nach Verbindung oder ihrem Wunsch nach schönen 
gemeinsamen Zeiten wahrgenommen.

Ein Teilnehmender hat vor vielen Jahren vom Seminar-
Blues gesprochen: In der Seminargruppe entwickelt sich eine 
(annähernd) utopische Erfahrung (s.u.), dass es möglich ist, 
besser und solidarischer miteinander umzugehen, eine Vision 
einer gerechteren und besseren Welt zu teilen, interessiert 
miteinander zu lernen, zusammen an Handlungsfähigkeit 
zu basteln, wohlwollend mit Differenzen umzugehen und 
klare Grenzen gegen Diskriminierung zu setzen (selbst-
verständlich gelingen nicht all diese Erfahrungen in jeder 
Seminargruppe). Und dann kommen Teilnehmende zurück 
in ihre Alltagskontexte, in denen ein wenig respektvoller 
und grenzachtender Umgang sowie Alltagsdiskriminierung 
etc. gang und gäbe sind. Der Begriff Seminar-Blues soll die 
daraus folgende Traurigkeit, Ernüchterung, Frustration und 
Einsamkeit beschreiben.

Persönliche Krisen und  
zusammenbrechende Kartenhäuser

Solche (annähernd) utopischen Erfahrungen bzw. die Beschäf-
tigung mit Themen rund um gesellschaftliche Ungleichheit, 
Geschlechterverhältnisse etc. können auch dazu führen, zu 
merken, was im eigenen Leben alles nicht stimmt. Es kann 
schmerzhaft sein, wenn Teilnehmende anfangen, wichti-
ge Beziehungen, Elemente des eigenen Aufwachsens, ihre 
berufliche Situation, größere Lebensentscheidungen etc. 
infrage zu stellen.

Besonders krisenhaft kann es werden, wenn dies viele 
Lebensbereiche gleichzeitig betrifft. Wir haben für solche 
Situationen ein Bild zusammenbrechender Kartenhäuser 
entwickelt: 

Manchmal merken Teilnehmende im Seminar, dass ihr 
derzeitiges Leben ein Kartenhaus ist und dass sie schon über 
Jahre ihre ganze Energie darauf verwenden, um das Karten-
haus herumzulaufen und es gerade eben so aufrechtzuerhal-
ten. Diese Erkenntnis kann dazu führen, dass das Kartenhaus 
zusammenbricht und erstmal nichts mehr geht. Das kann 
eine Chance sein: Wir haben erlebt, dass Teilnehmende be-
lastende Beziehungen beendet bzw. umgestaltet und aktiv 
neue, stärkendere Beziehungen und Umfelder aufgebaut 
haben, dass sie sich ein neues berufliches Umfeld gesucht 
haben etc. Bei manchen war die Krise so groß, dass sie sich 
dafür haben krankschreiben lassen und in stationäre Therapie 
begeben haben (→ Safer/Braver Spaces). Denen, bei denen wir 
diesen Prozess mitverfolgt haben, ist es gelungen, ihr Leben 
mit besserem, stabilerem Fundament neu und glücklicher 
aufzubauen. Aber solche Krisen können bedrohlich sein und 
wir können nicht garantieren, dass jede Person gute, neue, 
tragfähigere Wege findet.



53

Erschwerende biografische Prägungen  
und Gruppennormen

Hinzu können biografische Prägungen, Gruppennormen etc. 
kommen, die es erschweren, sich auf solche Lernprozesse ein-
zulassen: Viele Menschen machen in ihrem Leben schwierige 
Erfahrungen rund um die Themen Konflikt oder Kritik, die 
emotionale Einordnungen hervorrufen, die das Lernen zu 
Diskriminierung erschweren, z.B.:

*	 dass Konflikte und/oder Kritik bedrohlich sind 

*	 dass bei Kritik oder Konflikten die andere(n) Per-
son(en) Gegner*innen sind und/oder es dabei ums 
Gewinnen geht

Dies kann es erschweren, emanzipatorisch zu Diskriminierung 
zu lernen und sich gegen Diskriminierung einzusetzen. Kritik 
und oft auch Konflikte sind im Verlernen gesellschaftlich 
normalisierter diskriminierender Sichtweisen und Handlungs-
muster kaum zu vermeiden und noch weniger, wenn wir uns 
gegen Diskriminierung einsetzen (zu einem möglichen Framing 
vgl. → Wünsche). 

Aber in vielen weiblichen und anderen marginalisierten 
Sozialisationen, die zu Beschwichtigung und Zurücknehmen 
aufrufen, um Risiken von Angriffen und Beziehungsverlusten 
zu reduzieren, lernen wir Harmonie- und Homogenitätsgebote 
(→ Geschlechterreflektierte Pädagogik). Diese können zu 
erhöhtem Unwohlsein mit Lernräumen und Handlungsauffor-
derungen führen, die Kritik und Konflikte nicht vermeiden und 
in denen Differenzen spürbar werden. Diese Schwierigkeiten 
können sich verschärfen, wenn in einer Lerngruppe Harmonie 
performt wird und es sozial kostspielig für die erste Person 
sein kann, die das Eis bricht und Kritik formuliert oder einen 
Konflikt eingeht.
Viele Menschen sind außerdem mit Schuld- und Scham- 
Logiken aufgewachsen. Sie haben z.B. gelernt, dass:

*	 sie sich für Fehler schämen müssen 

*	 Fehler sie zu schlechteren Menschen machen

*	 Fehler zu Liebesentzug und anderen Sanktionen 
führen

Dies kann es sehr herausfordernd machen, sich damit zu be-
schäftigen, dass unsere Sichtweisen auf die Welt und unsere 
Handlungen von Diskriminierung und gesellschaftlicher 
Ungleichheit geprägt sind und wir deshalb wahrscheinlich 
schon häufig Fehler gemacht haben. Wenn die Leitung dann 
obendrauf noch den Wunsch nach einfachen Rezepten, mit 
denen wir sofort alles richtig machen können, enttäuscht 
und darauf hinweist, dass es oft eher um Suchbewegungen 
und Balance-Akte in einer komplexen Welt geht, kann 
dies Angst machen und zu Blockaden führen. Diese helfen 
gerade nicht dabei, vorwärtsgewandt Verantwortung zu 
übernehmen und ins Handeln zu kommen. 

Wenn Gruppennormen oder Seminarleitungen 
dann auch noch einen sehr schnell verurteilenden, be-
schämenden und fehlerunfreundlichen Umgang vorle-
ben, kann das zu völligen Blockaden oder Rückzug aus 

diskriminierungskritischen Settings führen. Oder Menschen 
bewältigen diese Zumutung und Überforderung, indem sie 
sich ganz schnell sehr viel Wissen aneignen und potenziell 
dann andere angreifen und beschämen, denen das nicht in 
gleichem Maße gelingt. 

Wenn Menschen gelernt haben, dass sie immer kom-
petent und souverän sein müssen, und dass Unsicherheit, 
Zögern, Fehler oder Verletzlichkeit sie zu Versager*innen 
machen und zu sozialen oder beruflichen Sanktionen führen, 
kann dies ebenfalls sehr erschwerend dafür wirken, sich 
auf selbstreflexive, selbstkritische Lernprozesse und die 
obengenannten Suchbewegungen ohne Rezepte einzulas-
sen. Dies gilt auch, wenn in solchen Fällen infrage gestellt 
wird, ob sie gute Mitstreiter*innen für eine bessere Welt 
sind, was sie wichtige Zugehörigkeiten kosten kann. Diese 
Souveränitätsanforderungen und Versagenslogiken treffen 
einerseits auf viele Menschen mit männlichen und anderen 
privilegierten Sozialisationen zu (→ Geschlechterreflek-
tierte Pädagogik). Andererseits lernen viele Menschen mit 
marginalisierten Sozialisationen, dass Unsicherheiten oder 
Zeigen von Schwächen dazu führen, stereotypisiert und in 
ihrer Kompetenz infrage gestellt zu werden.

Wenn Menschen gelernt haben, in binären und Ent-
weder-Oder-Logiken zu denken, wenn sie Ambiguitäten 
nicht gut aushalten und dazu tendieren, die Welt und die 
Menschen klar in ‚gut‘ und ‚böse‘ aufzuteilen, kann es für 
sie sehr schwer werden, sich damit zu beschäftigen, wie 
wir alle in intersektional verknüpfte Diskriminierungs- und 
Ungleichheitsverhältnisse verstrickt sind und sie ggf. mit-
tragen und reproduzieren. In den emotionalen Vordergrund 
können dann das Ringen um das eigene Selbstbild rücken 
und die Angst davor, doch kein grundsätzlich ‚guter‘ Mensch 
zu sein, statt uns auf ernsthafte Suchbewegungen einzu-
lassen, wie durch unser konkretes eigenes Handeln Dis-
kriminierung und Ungleichheit reduziert werden könnten. 

Oder es kann dann naheliegen, Privilegierte schon 
aufgrund ihres Privilegiertwerdens als im Kern ‚schlechte‘ 
Menschen wahrzunehmen. Das kann die Unterscheidung 
zwischen einer gesellschaftlich zugeteilten privilegierten 
Position und dem konkreten Handeln einzelner Menschen 
erschweren. Und es kann einer emanzipatorischen Such-
bewegung nach verbindenden Anliegen und Handlungs-
ansätzen gegen Diskriminierung und Ungleichheit den Weg 
verbauen. Gerne werden dann auch die Wut, Enttäuschung 
und Trauer über eigene frühere Fehler in Wut, Abwertung 
und Verachtung gegenüber Menschen gerichtet, die es 
eigentlich gut meinen, aber noch nicht über bestimmte 
Wissensbestände, Sprachfertigkeiten oder Handlungsfähig-
keiten verfügen, um gegenüber sich selbst oder anderen zu 
beweisen, auf der ‚richtigen Seite der Barrikade‘ zu stehen.

Die in diesem Kapitel beschriebenen Barrieren rufen 
bei Teilnehmenden oft schwierige Gefühle zu unseren 
Bildungsangeboten bzw. den dort vermittelten Inhalten 
und Lernanforderungen hervor, die es ihnen erschweren, 
sich darauf einzulassen und die Inhalte nachhaltig in ihrem 
Alltag umzusetzen. Wichtigstes Anliegen des Kapitels war 
es, die Lesenden dazu einzuladen, sich für die Lernbarrieren 
ihrer Adressat*innen zu interessieren. Im Folgenden wollen 
wir einige Spuren legen, wie wir in unserer Bildungspraxis 
versuchen, diese zu adressieren. 

Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung 



54 Dissens

4	 Umgang mit Krisenhaftigkeit und 
Emotionen in Lernprozessen

Immer wieder melden uns teilnehmende Fachkräfte 
oder Aktivist*innen zurück, dass sie in unseren Se-
minaren ähnlich viel durch unsere wohlwollende und 
dabei dennoch kritische Haltung und warme Gestal-
tung der Seminaratmosphäre gelernt haben wie durch 
unsere Inhalte – insbesondere Teilnehmende, die sich 
ansonsten in eher durch Bewertung, Belehrung und/
oder Härte geprägten institutionellen, aktivistischen 
oder Bildungskontexten bewegen. Aus unserer Sicht 
hat das viel mit unserem Umgang mit Emotionen 
bzw. möglichen Auslösern anstrengender Emotionen 
zu tun – manchmal als expliziter Lerngegenstand, 
aber meistens als Querschnittsthema, das in unser 
Handeln einfließt. 

Umgang mit Krisen, Lern- und Handlungsbarrieren

Die angesprochenen Barrieren können wir einerseits präventiv 
auf Grundlage unseres Wissens über unsere Zielgruppen und 
häufig bei ihnen vorkommenden Herausforderungen adres-
sieren, u.a. durch Framings zur besseren Einordnung und 
möglichen Umgangsweisen bei herausfordernden Situationen 
und Gefühlen (→ Wünsche). Wir können begleitend während 
des Lernangebots konstruktiv mit ihnen umgehen. Und wir 
können die Adressat*innen auf die Zeit nach dem Bildungsan-
gebot vorbereiten und ggf. auch Nachsorgeangebote machen.

Wichtige Voraussetzungen dafür sind ehrliches Interesse, 
eine Reflexion unserer Interpretationen und Wissen um unser 
eigenes Nicht-Wissen sowie ein erstmal grundsätzlich wohl-
wollendes Herangehen. Dies steht nicht in Widerspruch dazu, 
auch kritische Lernangebote zu eigenen Haltungen, Deutun-
gen und Verhaltensweisen zu machen und die Teilnehmenden 
bzgl. ihres Wirkungsbereichs für nicht-diskriminierendes und 
diskriminierungskritisches Handeln in die Verantwortung 
zu nehmen. Diese Gleichzeitigkeit ist aus unserer Sicht ein 
grundsätzlich zu navigierendes Spannungsverhältnis in der 
diskriminierungskritischen Bildung. 

Grenzachtung und Einladung zu Selbstsorge  
und Selbstregulation
Bezüglich des Risikos, dass unsere Bildungsangebote und die 
Umsetzung unserer Inhalte Verunsicherungen, Sanktionen 
und Krisen auslösen können, sollten wir zunächst unsere 
Verantwortung als Bildungsarbeiter*innen anerkennen und 
das Recht der Teilnehmenden, für sich zu sorgen. Wir fragen 
uns also immer wieder, mit welchem Recht wir solche Krisen 
auslösen dürfen.
Unsere Antwort ist in der Regel zunächst, dass wir es als 
unseren Auftrag betrachten, sowohl für die persönliche 
bzw. professionelle Entwicklung der Adressat*innen als 
auch im Interesse der Menschen, die möglicherweise durch 
ihr Handeln beeinträchtigt werden, Lernangebote zu er-
öffnen und dabei Krisen nicht immer vermeiden können  

(→ Safer/Braver Spaces). Allerdings sind damit nicht alle 
Fragen gelöst.

Wichtig finden wir, im Sinne unseres Werts emanzipa-
torischer Bildung und spezifisch aufgrund der für uns nicht 
absehbaren möglichen Risiken, die Teilnehmenden nicht 
emotional zu überwältigen. Das Überwältigungsverbot in der 
politischen Bildung sehen wir als wichtige Errungenschaft der 
kritischen Auseinandersetzung mit Bildung, Autoritarismus 
und Diktatur. Wir wollen die Teilnehmenden zu Verantwor-
tungsübernahme im Sinne einer gerechteren Gesellschaft 
befähigen, inspirieren und ermutigen und dabei kritische 
Reflexionen zu gewissen Sichtweisen, Mustern, Blockaden 
ermöglichen. Aber wir verstehen unser Handeln als Angebot. 
Wir sehen uns nicht dazu berechtigt, von außen in Persön-
lichkeiten einzugreifen, Grenzen zu überschreiten und besser 
als die Teilnehmenden selbst zu wissen, welche Risiken mit 
bestimmten Veränderungen auf ihrer Seite einhergehen. Uns 
ist daher wichtig, ihnen Selbstbestimmung zu ermöglichen und 
ihnen einen respektvollen Umgang mit Grenzen vorzuleben.

Im Vergleich mit früheren Versuchen direktiverer Vor-
gehensweisen sind wir immer wieder berührt davon, wie viel 
mehr Wirksamkeit dieses Vorgehen dafür hat, Teilnehmende 
als Mitstreiter*innen für eine gerechtere Gesellschaft bzw. 
Bildung/Pädagogik zu gewinnen.

Viele Teilnehmende sind aus Bildungssettings und/oder 
ihrem sonstigen Alltag gewohnt, dass ihre Grenzen nicht res-
pektiert werden. Es kann ihnen bewegende Erfahrungen ver-
schaffen, die sie auch für ihren eigenen Umgang mit eigenen 
und anderer Menschen Grenzen sensibilisieren, ein wirklich 
grenzachtendes Miteinander zu erleben. Sie brauchen aber 
insbesondere zu Anfang oft Ermutigungen, also explizite Ein-
ladungen, z.B. bei einer Methode nicht mitmachen zu müssen. 

Andere Teilnehmende haben sich nach schmerzhaften 
Erfahrungen die Bewältigungsstrategie angeeignet, im Zweifel 
auszusteigen. Hier kann es angebrachter sein, ggf. im persön-
lichen Gespräch nach Vorerfahrungen zu fragen oder auch 
eine Ermutigung auszusprechen, zu überlegen, an welcher 
Stelle etwas Experimentieroffenheit interessant sein könnte 
und welche Bedingungen sie dafür bräuchten. Aber auch 
dies erfordert zunächst vertrauensbildende Erfahrungen von 
Grenzachtung und einem wohlwollenden Umgang zwischen 
allen Beteiligten. Und es sollte die Grenze zu Überredungs-
versuchen oder Druck nicht überschreiten. 

Selbstregulation, der Umgang mit eigenen Wünschen, 
Neugier, Sorgen, Grenzen und den Auswirkungen früherer 
schlechter Erfahrungen können also relevante explizite Lern-
gegenstände der diskriminierungskritischen Bildung sein.

Atmosphäre und Begleitung
Mit Blick auf mitgebrachte Demütigungserfahrungen und 
Lerntraumata generell oder auch konkret aus Auseinanderset-
zungen zu Ungleichheit und Diskriminierung gilt es ebenfalls, 
einen sensiblen Umgang zu entwickeln, eine wohlwollende, 
warme und nach Möglichkeit verbundene Atmosphäre und 
– auch hier – Vertrauen aufzubauen, ohne dabei auf Kritik 
und Grenzen zu verzichten (→ Wünsche).

Frigga Haug schreibt, die Aufgabe von Lehrenden in 
demokratischen bzw. demokratisierenden Lernprozessen sei 
es u.a., Lernprozesse, die Erfahrungen in die Krise führen, 
(auch emotional) abzusichern (Haug 1981, S. 73 sowie 76) und 



55

„eine Art Vorbild [zu sein], da[ss] es sich auch mit der Ver-
unsicherung leben lä[ss]t“ (Haug 1981: 73).

Wir erleben es als oft sehr wirksam, wenn wir in Bil-
dungsprozessen Möglichkeiten des Umgangs mit Unsicher-
heit explizit adressieren – durch Framings zu Beginn (z.B. 
Kompetenzlosigkeitskompetenz, → Wünsche), ggf. durch 
eine explizite Arbeitseinheit zum Umgang mit Unsicherheit, 
aber vor allem durch Flankierung im Verlauf der Lerneinheit, 
indem wir es erleichtern, Unsicherheiten anzusprechen, und 
dann den Umgang mit ihnen besprechen. Wir bemühen uns 
darum, unsere Teilnehmenden beim Sortieren von anstren-
genden Gefühlen, Unsicherheiten, Komplexität und Span-
nungsfeldern zu begleiten. Wir versuchen, positiv erfahrbar 
zu machen, dass Suchbewegungen und Unsicherheit sowie 
Verletzlichkeit notwendiger Teil emanzipatorischer Verände-
rungsprozesse in Komplexität sind, dass Handlungsfähigkeit 
gegen Diskriminierung und gesellschaftliche Ungleichheit oft 
in Spannungsverhältnissen stattfindet und Suchbewegungen 
sowie Bündnisse erfordert anstatt einfacher Rezepte und 
Gut-Böse-Einteilungen etc. Wir bemühen uns darum, mit 
ihnen eine Handlungsfähigkeit zu erarbeiten (z.B. in Praxis-
beispielen, Fallarbeit, Kollegialer Fallberatung, Rollenspielen 
etc.), die bei Bedarf auch ohne Handlungssicherheit bzw. 
einfache Lösungen auskommt. Und wir versuchen, ihnen 
selbige vorzuleben und sie auch an unseren eigenen Am-
bivalenzen, Suchbewegungen, Unsicherheiten und Fehlern 
lernen zu lassen. 

Vorbereitung auf die Zeit nach dem Seminar
Nicht zuletzt bemühen wir uns darum, sie auf Themen vorzu-
bereiten, die nach oder zwischen unseren Seminaren auftreten 
können. Wenn wir zu Gewaltthemen arbeiten, versuchen wir, 
allen Teilnehmenden Handouts mit digitalen und lokalen  
Beratungsstellen bereitzustellen. In diesen Fällen wie auch 
bei Biografiearbeit bemühen wir uns, zeitlich so zu planen, 
dass wir zumindest ein erstes offenes Ohr und Weiterver-
weise anbieten können, wenn schwierige Erfahrungen hoch-
gekommen sind.

Wir bemühen uns, Ideen für den Umgang mit möglichen 
Ernüchterungen, Frustrationen und Sanktionen, die Teilneh-
mende riskieren, wenn sie sich auf einen diskriminierungs-
kritischen Weg machen, in den Raum zu stellen oder auch 
von den Teilnehmenden erarbeiten zu lassen. 

Besonders wichtig ist es uns, gute Verbindungen zwi-
schen den Teilnehmenden zu fördern (vgl. Debus/Saadi 2024) und 
mit ihnen an solidarischen bzw. unterstützenden Umgangs-
weisen zu arbeiten, insbesondere auch in fortbestehenden 
Gruppen. Bei Gruppen, die nur für ein Seminar zusammen-
gekommen sind, bemühen wir uns, Vernetzung über das 
Bildungsangebot hinaus zu unterstützen. Dafür regen wir 
bei vielen Seminaren zum Schluss an und geben nach Mög-
lichkeit Zeit dafür, Verabredungen mit ein bis zwei anderen 
Teilnehmenden zu treffen, sich in z.B. zwei Wochen nochmal 
über das Seminar auszutauschen.

In der Pädagog*innenbildung ermutigen wir auch dazu, 
sich Verbündete in der Institution zu suchen und mit diesen 
ggf. informelle (z.B. ein regelmäßiges gemeinsames Mittag-
essen der Engagierten) oder formellere (z.B. eine AG, eine 
Intervisionsstruktur etc.) Strukturen aufzubauen. Das mindert 
das Risiko, dass nach dem ersten Gegenwind die Kraft ausgeht 

oder zu große Selbstzweifel oder Ängste das Engagement 
ins Stocken bringen.

Je nach Zielgruppe kann es auch hilfreich sein, auf Ver-
netzungsangebote bzw. Communities oder aktivistische An-
gebote jenseits der Lerngruppe oder Institution hinzuweisen. 

Vorleben und Modell-Lernen
Oft nehmen wir uns etwas Zeit, um zum Umgang mit Kom-
plexität und Spannungsverhältnissen bzw. entpolarisierend 
zu arbeiten, sowohl durch Framings zu Beginn (→ Wünsche), 
durch entpolarisierende Methoden (vgl. Debus/Saadi 2024) sowie 
durch Gesprächsführung an konkreten Fragestellungen, die 
im Seminarverlauf aufkommen. Grundsätzlich scheint es uns 
in vielen Themen des Lernens zu Diskriminierung hilfreich, 
Ambiguitätstoleranz und Entpolarisierung zu fördern – und 
dies explizit von ‚anything goes‘ zu unterscheiden und vor-
zuleben, wie Ambiguitätstoleranz und Entpolarisierung sehr 
wohl mit einer klaren Haltung und kritischen Interventionen 
gegen Diskriminierung und gesellschaftliche Ungleichheit 
zu verbinden sind.

Wir bemühen uns, vorzuleben, wie wir konstruktiv und 
diskriminierungskritisch und dennoch anerkennend mit Dif-
ferenzen umgehen können. Dazu gehört auch, dass wir bei 
Widerspruch und Widerständen erstmal wohlwollend schauen, 
welche Gefühle und aus unserer Sicht legitimen Anliegen 
bzw. Funktionalitäten dahinterliegen könnten (→ Subjektive 
Funktionalität), auch wenn wir je nach Situation aufgrund 
von Fragen von Aufmerksamkeitsverteilung, Schutz anderer 
Teilnehmender und begrenzter Kapazitäten bei Bedarf klare 
Grenzen ziehen.

Wir versuchen auch, Neueinordnungen zu ermöglichen, 
z.B. dass Kritik und Konflikt nichts Schlechtes sein müssen, 
sondern gerade Ausdruck des gemeinsamen Wollens und 
Einsatzes für eine bessere Welt und damit Teil eines kollek-
tiven Lern- und Veränderungsprozesses, und dass Fehler 
nicht vermeidbar sind und es dann um Verantwortungs-
übernahme geht.

In kurzen Lernprozessen sollten zumindest Spuren in 
all diese Richtungen durch entsprechende Framings gelegt 
werden. Aber für nachhaltige Veränderung bedarf es ge-
meinsamer Übung, eines gemeinsamen Neu-Lernens und 
positiver Gegenerfahrungen. Oft handelt es sich um tief-
greifende Strukturen – diese zu verändern, kann, auch über 
das Thema Diskriminierung heraus, Welten eröffnen, aber es 
berührt tief und geht vielen nicht leicht von der Hand. Es ist 
sehr hilfreich, wenn sich die Leitung hierfür als Lernmodell 
und Lernbegleitung zur Verfügung stellt.

Emotionale Lernangebote
Nicht alle oben genannten Herangehensweisen adressieren 
explizit Emotionen oder Krisen, aber sie haben sich in unserer 
Erfahrung als hilfreich erwiesen, den Umgang mit anstren-
genden Emotionen und Krisen besser zu gestalten bzw. deren 
nicht-hilfreiches Auftreten zu reduzieren.

Es kann in unserer Erfahrung aber auch hilfreich sein, 
explizit zu Emotionen zu arbeiten. Im Querschnitt ist es 
sinnvoll, in pädagogischen Regelangeboten allgemein so 
etwas wie emotionale Kompetenz zu fördern. Unter ande-
rem kann es darum gehen, das Wahrnehmen eigener und 
anderer Menschen Gefühle zu stärken, die Kommunikation 

Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung 



56 Dissens

über Gefühle und Bedürfnisse sowie deren Einordnung (also 
z.B.: „Enttäuschung tut weh, ist aber ein normales Gefühl 
und heißt nicht, dass eine Person, an der ich mehr Interes-
se habe als umgekehrt, deshalb böse ist“ oder „Angst vor 
einer Person kann auch durch erlernte Stereotype auftre-
ten und heißt nicht, dass diese Person wirklich gefährlich 
sein muss“). Auch mögliche grenzachtende, selbstsorgende 
und nicht-diskriminierende Umgangsweisen mit Gefühlen 
sollten gestärkt werden. Dies erfordert in der langfristigen 
Begleitung von Menschen wiederholtes Aufgreifen und eine 
Mischung kognitiver, emotionaler und Übungsangebote und 
kann sowohl gewalt- als auch diskriminierungspräventive 
Wirkung entfalten.

Die diskriminierungskritische Bildung kann idealerweise 
auf solchen Lernangeboten aufsatteln und sie auf Anwen-
dungsfälle beziehen, die mit gesellschaftlicher Ungleichheit 
und Diskriminierung zu tun haben. Dabei können Einordnun-
gen von und Umgangsweisen mit Angst, Wut, Ohnmacht, 
Enttäuschung, Desorientierung, Überforderung sowie An-
strengung in Spannungsverhältnissen und Ambivalenzen 
(Ambiguitätstoleranz) besondere Bedeutung haben. In der 
Auseinandersetzung mit erschwerenden Bedingungen (z.B. 
Überforderung, schlechte Lehr-/Lern-/Arbeitsbedingungen, 
Autoritätsaushandlungen in Institutionen, Überforderung in 
Familien, Konkurrenz um Ressourcen, Förderung etc.) kann es 
auch hilfreich sein, zu sortieren, wo die schwierigen Emotionen 
herkommen. Das kann dabei unterstützen, Mechanismen zu 
unterbrechen, in denen sich die verschiedenen Statusgruppen 
die Verantwortung hin- und herschieben (z.B. zwischen Lehr-
kräften, Eltern und Schüler*innen), anstatt sich gemeinsam 
für eine Veränderung der Bedingungen einzusetzen.

Emotionale Selbstreflexion  
der Bildungsarbeiter*innen

Sehr wichtig finden wir es, als Bildungsarbeiter*innen unsere 
eigenen Emotionen in Bezug auf Bildungskontexte zu re-
flektieren. Auch unsere Frustration, Erschöpfung und Wut 
müssen nicht immer durch die konkreten Teilnehmenden 
verursacht sein, sondern sie haben z.B. etwas angetickt, was 
frühere oder heutige schwierige Alltagserfahrungen wieder 
aufgerufen hat, oder ihre Widersprüche spielen ungünstig mit 
unserem Zeitdruck oder unserer Erschöpfung zusammen etc.

Vielleicht fühlen wir uns mit manchen Teilnehmenden 
aufgrund früherer Erfahrungen bzw. ihrer Gruppenzugehörig-
keiten eher verbunden, anderen eher fremd. Möglicherweise 
haben wir bei manchen paternalistische Mitleids- und Fürsor-
geimpulse, sind von manchen verunsichert, eingeschüchtert 
oder beeindruckt und übersehen dabei ihre Unsicherheiten 
oder Verletzlichkeiten, manche nehmen wir als Gegner*in-
nen oder bedrohlich wahr, ohne dass sie es real sind etc.  
(→ Selbstreflexion). Ähnliches kann für bestimmte Situatio-
nen oder Gruppendynamiken gelten, z.B. für Überforderung, 
wenn Teilnehmende weinen oder wütend werden etc.

Wir halten es für sehr wichtig, (ggf. auch unter Einbezug 
unserer Biografie) professionell selbstreflexiv auf unsere 
eigenen emotionalen Reaktionen auf Teilnehmende bzw. in 
Bildungsprozessen zu schauen, da diese in der Regel für die 
Teilnehmenden bewusst oder unterbewusst wahrnehmbar 

sind und sich in unserem Handeln und der pädagogischen 
Beziehung niederschlagen (→ Geschlechterreflektierte 
Pädagogik). Außerdem können wir aus (vermuteten) Ge-
meinsamkeiten und Differenzen bzgl. Teilnehmenden In-
spirationen für die Gestaltung unserer Bildungsarbeit ziehen  
(→ Selbstreflexion).

Stärkung des utopischen Potenzials  
unserer Angebote

Nicht zuletzt sind die Schwere bzw. Ohnmachtsgefühle, die 
oft mit der Beschäftigung mit Diskriminierung einhergehen, 
häufige Lernbarrieren.

Hierfür ist unsere erste Reflexionsanregung: Was ist 
eigentlich das Verheißungsvolle an unseren Inhalten? Wo-
durch können sie das Leben, die Handlungs- und Gestal-
tungsfähigkeit, die Beziehungsqualität, Partizipation etc. 
unserer Adressat*innen verbessern (selbstverständlich ohne 
dabei unsolidarisch, gewaltvoll oder grenzüberschreitend zu 
werden)? Anregungen hierzu finden sich in Kapitel 2. Wenn 
wir diese Aspekte in unseren Angeboten stärker sicht- und 
spürbar machen, können sie bereits ein positives auch emo-
tionales Gegengewicht zu Ohnmachts- und Schweregefühlen 
darstellen.

Ein besonders hilfreiches emotionales Gegengewicht 
und eine besonders wirksame Kraftquelle ist es darüber 
hinaus, utopische Momente zu ermöglichen. Damit meinen 
wir Momente, in denen durchscheint und spürbar wird, dass 
ein besseres Leben, bessere Beziehungen, bessere Umgangs-
weisen und damit auch eine gerechtere Gesellschaft möglich 
sind (vgl. auch Debus 2015). Gerade wenn wir auch kritisch zu 
Sichtweisen und Handlungen unserer Teilnehmenden arbeiten, 
ist es besonders wichtig, dass wir uns auch darum bemühen, 
in unserem Lernraum utopische Momente zu ermöglichen 
(wir können nur ermöglichen, wir können sie nicht herbei-
zaubern, wenn die Teilnehmenden nicht mitmachen) und 
dann auch Sichtbarkeit dafür zu schaffen und die Beiträge 
der Teilnehmenden dazu zu würdigen. Es kann dann auch im 
zweiten Schritt auf Transferoptionen in den eigenen Alltag 
geschaut werden.

Aber auch einfach eine positive Affektivität durch Me-
thoden, die den Teilnehmenden Spaß machen oder Interes-
sen von ihnen aufgreifen, kann ein gutes Gegengewicht zur 
Schwere des Themas sein und für eine positive Seminarstim-
mung sorgen. Da Gruppen selten homogen darin sind, wem 
welche Sorte Methode Spaß macht, ist hier Methodenviel-
falt angesagt (vgl. vertiefend zu Methodenauswahl: Debus 2018). 
In Jugendgruppen haben sich diesbezüglich bei uns neben 
Spielen oft Methoden mit Bildern oder Video-Clips bewährt.

Nicht zuletzt ist eine angenehme Lernatmosphäre, die 
Vertrauen, Wärme, Solidarität und Kritik sowie Wohlwollen, 
Fehlerfreundlichkeit, Care und Verantwortungsübernahme 
verbindet, für viele Teilnehmende eine sehr angenehme Er-
fahrung, die ein gutes Gegengewicht zur Schwere der Themen 
darstellen kann (vgl. Debus/Saadi 2024).

Gerade wenn wir auch viel kritisch-selbstreflexiv oder 
zu Widrigkeiten gearbeitet haben, ist es oft stärkend und er-
mutigend gegen Selbstzweifel und Ängste, wenn wir uns am 
Ende mit den Ressourcen der Teilnehmenden beschäftigen. 



57Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung 

Gerne bieten wir dazu ein Arbeitsblatt oder eine Visualisierung 
mit möglichen Ressourcen an. Je nach Zeit und Zielsetzung 
fordern wir die Teilnehmenden manchmal auf, am Schluss 
in einer längeren Einheit eigene Ressourcen zu sammeln, 
gegenseitig in Kleingruppen auszutauschen und z.B. durch 
Kärtchen für die Gruppe zu visualisieren. Oder eine Aufgabe 
in der Abschlussrunde ist es, eine eigene Ressource zu nen-
nen, oft verbunden mit der Einladung zu einem Reframing: 
„Eigenlob duftet!“. Dies geht allerdings nur in Kontexten, in 
denen die Teilnehmenden überhaupt einen Zugang zu ihren 
eigenen Ressourcen haben und wir keine sozialen Sanktionen 
für ‚Eigenlob‘ vermuten. Zum anderen führen wir, insbeson-
dere im Abschluss längerer Gruppenprozesse, auch Methoden 
durch, bei denen die Teilnehmenden sich gegenseitig posi-
tives Feedback geben und Visualisierungen davon mit nach 
Hause nehmen können (auch hier bedarf es einer Abwägung 
des Risikos, dass Teilnehmende Gemeinheiten einstreuen). 

Intention dieses Textes –  
Inspiration statt Bewertungsbogen

Selbstverständlich können auch wir nicht zaubern – weder 
bzgl. unserer Tagesform und Erschöpfung noch bzgl. des 
Verhaltens von Teilnehmenden oder institutionellen Rah-
menbedingungen. Selbst bei bestem Bemühen gelingen also 
nicht immer die hier beschriebenen Vorgehensweisen oder 
Lernatmosphären. Wenn es geht, versuchen wir, zumindest 
über kurze Denkanregungen auch solche Situationen als Lern-
gegenstände zu nutzen. Aber manchmal ist es auch einfach 
ganz unproduktiv kräftezehrend.

Uns ist es wichtig, mit diesem Text nicht v.a. Gefühle 
des Scheiterns zu produzieren, wenn all diese Ziele und 
Ansprüche nicht immer gelingen. Der Text ist als Einladung 
und Inspiration gedacht, nicht als Bewertungsschema. Wir 
laden in diesem Sinne die Leser*innen dazu ein, sich einen 
Moment Notizen dazu zu machen, was Euch oder Ihnen be-
reits gut gelingt im Umgang mit Emotionen bzw. Krisen in 
Lernprozessen zu Diskriminierung und/oder was Euch oder 
Sie gerade besonders motiviert.2 

 2	 Einige weitere Anregungen zu Gründen von und möglichen Umgangsweisen mit Emotionen in heterogenen Gruppen in der Bildung zu Anti-
feminismus finden sich im folgenden Vortrag bzw. Text: Debus, Katharina (2024): Wissen ist nicht alles … Emotionen in der Bildung zu Anti-
feminismus. Vortragsaufzeichnungen und Text. URL: https://antifeminismus-begegnen.de/de/2024/08/01/wissen-ist-nicht-alles-emotionen-
der-bildung-zu-antifeminismus [21.10.2025].

https://antifeminismus-begegnen.de/de/2024/08/01/wissen-ist-nicht-alles-emotionen-der-bildung-zu-antifeminismus
https://antifeminismus-begegnen.de/de/2024/08/01/wissen-ist-nicht-alles-emotionen-der-bildung-zu-antifeminismus


58 Dissens

Warum verhalten sich 
Menschen diskriminierend?
Subjektive Funktionalität von Diskriminierung und Stärkung von 
Handlungsfähigkeit als Ansätze für Prävention und Intervention1

Katharina Debus2

1	 Eine längere Version dieses Artikels mit mehr Beispielen, Theorie, Grafiken und Hypothesen zu subjektiven Funktionalitäten findet sich unter 
Debus 2025. Ich danke Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm für ihre Unterstützung beim Kürzen.

2	 Dieser Artikel geht aus einer langjährigen Beschäftigung mit Haltung, Konzeption und Beziehungsarbeit in der diskriminierungskritischen Bil-
dung hervor, zentral angeregt durch Annita Kalpaka und Andreas Foitzik, u.a. im Rahmen der Weiterbildungsreihe zur Trainerin und Beraterin 
für pädagogisches Handeln in der Einwanderungsgesellschaft sowie einer internen Team-Fortbildung mit Annita Kalpaka. Eingeflossen sind 
auch viele Gespräche mit Kolleg*innen, insbesondere mit Olaf Stuve, Vivien Laumann, Iven Saadi und Andreas Hechler. Viele Teilnehmende 
haben durch ihre Feedbacks und Fragen die Weiterentwicklung des Konzepts angeregt. Ich danke allen für Inspiration und solidarische Kritik! 
Für frühere Arbeiten mit unterschiedlichen Schwerpunkten: Debus 2014, 2024, Debus/Laumann 2014.

3	 Um ständige Aufzählungen zu vermeiden, fasse ich unter dem Begriff Pädagogik Bildungsangebote mit anderen Angeboten der Pädagogik bzw. 
Sozialen Arbeit zusammen, die Adressat*innen zu Entwicklung anregen wollen.

4	 Zu Lebenswelten zähle ich auch online und offline Communities.

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend und wofür 
ist es gut, sich aus Sicht diskriminierungskritischer Pädagogik3 
mit dieser Frage zu beschäftigen?

Ich stelle in diesem Artikel mit Bezügen auf die Kri-
tische Psychologie einen Ansatz vor, der davon ausgeht, 
dass Einstellungen und Verhaltensweisen einem subjektiven 
Sinn folgen, also subjektiv funktional sind. Dies gilt auch für 
selbst- und fremdschädigende Verhaltensweisen inklusive 
diskriminierenden und gewalttätigen Verhaltens. Diese sind 
also nicht (nur) Folge mangelnden Wissens, persönlicher 
Dispositionen oder Böswilligkeit.

Präventionskonzepte und andere pädagogische An-
sätze bauen sinnvollerweise auf einer Analyse der Ursachen 
von Problemen und Resilienzen auf. Wenn Menschen gute 
Gründe für ihr Denken und Handeln haben, werden sie dies 
meist nicht verändern, nur weil ihnen Bildungsarbeiter*innen 
erklären, dass es ungerecht ist. Wenn Prävention problema-
tisch handelnde Menschen erreichen will, muss sie daher u.a. 
an den subjektiven Sinnhaftigkeiten der problematisierten 
Verhaltensweisen und Einstellungen ansetzen, um Alter-
nativen zu erarbeiten und einer Hinwendung zu diskriminie-
renden Einstellungen, Handlungsweisen, Lebenswelten4 und 
Organisationen die Attraktivität zu nehmen. 

Potenziale der Beschäftigung mit möglichen Gründen  
diskriminierenden Handelns sind u.a.:

*	 verbesserte Analysefähigkeit, um diskriminieren-
des Denken und Handeln sowie Abwehr gegenüber 
diskriminierungskritischen Bildungsangeboten bes-
ser einordnen zu können und auf dieser Grundlage 
das eigene Vorgehen weiterzuentwickeln

*	 konzeptionelle Anregungen für die Primärpräven-
tion: Welche Fähigkeiten, Erfahrungen, Reflexio-
nen etc. können wir fördern, um diskriminierende 
Denk- und Verhaltensangebote weniger attraktiv 
zu machen?

*	 konzeptionelle Anregungen für Interventionen 
gegen diskriminierende Aussagen und Verhaltens-
weisen:

	󲐾 Reflexion von Grenzen der Erreichbarkeit: Wen 
kann ich in welchem Setting potenziell errei-
chen?

	󲐾 in der Arbeit mit potenziell erreichbaren Per-
sonen anknüpfungsfähige Anliegen finden, zu 
denen wir ihnen alternative Angebote machen 
können, auch als Grundlage für Beziehungsarbeit

 

Kurztitel → Subjektive Funktionalität



Warum verhalten sich Menschen diskriminierend? 59

Meine Intention, diesen Ansatz vorzustellen und zu nutzen, 
ist kein moralischer Appell an Empathie mit (insbesondere 
stark) diskriminierenden Menschen. Mein primäres Anliegen 
ist Wirksamkeit von Antidiskriminierungsarbeit. Derzeit 
werden diskriminierungskritische Ansätze immer stärker 
an den Rand gedrängt und wir brauchen meines Erachtens 
eine Perspektive, mehr Menschen für emanzipatorische 
Ziele zu gewinnen. Das wird kaum gelingen, wenn wir v.a. 
moralisch-politische Schuldigkeit betonen. Damit sind nur 
wenige Menschen erreichbar und von denen hält ein noch 
geringerer Anteil eine v.a. konfrontative Praxis langfristig 
durch. Um mehr Menschen zu gewinnen, brauchen wir also 
m.E. Angebote, bei denen diese sich in ihren Anliegen ge-
sehen fühlen und die ihnen Hoffnung auf z.B. ein besseres 
Miteinander machen (zur Wichtigkeit utopischer Momente: Debus 
2015b) – aber ohne dabei eine klare Haltung gegen Diskrimi-
nierung aufzugeben. Ein solches besseres Miteinander stärkt 
darüber hinaus auch die Engagierten, ermöglicht nachhalti-
geres Engagement und passt besser zu emanzipatorischen 
Zielen als autoritärere Vorgehensweisen (vgl. Kasten zu 
emanzipatorischer Bildung in → Emotionen). Es sprechen 
also sowohl Wirksamkeitserwägungen als auch Prinzipien 
emanzipatorischer Bildung für ein solches Vorgehen. 

Aber: Wie Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner be-
schreiben, haben wir uns in mehreren Projekten mit Lehren 
aus Fehlern der Arbeit mit rechten Jugendlichen in den 
1990er Jahren beschäftigt und herausgearbeitet, dass 
Rechtsextremismus- wie auch Diskriminierungsprävention 
eine Balance aus drei Standbeinen anstreben sollte, die auch 
arbeitsteilig (innerhalb eines Angebots oder Trägers oder 
zwischen verschiedenen Angeboten oder Trägern innerhalb 
eines Sozialraums) bearbeitet werden können (vertiefend:  
→ Prävention, Debus 2014: 94f., Hechler/Stuve 2015: 47ff.):

*	 Prävention (Primär-, Sekundär- und  
Tertiärprävention)

*	 Empowerment, Unterstützung und Schutz  
(potenzieller) Betroffener 

*	 Förderung von Alternativen (u.a.: Stärkung diskri-
minierungskritischer5 Menschen; Förderung nicht-
diskriminierender und diskriminierungskritischer 
[Sub-]Kulturen; von Räumen u.a. zur nicht-diskri-
minierenden Freizeitgestaltung und zur Vernetzung 
kritischer Menschen; von Denk- und Verhaltens-
optionen sowie Kompetenzen, um Bedürfnisse 
und Wünsche nicht-diskriminierend verfolgen und 
diskriminierungskritisch intervenieren zu können)

5	 Nicht-diskriminierend beschreibt Möglichkeiten, den eigenen Alltag zu leben, Interessen zu verfolgen etc. ohne auf diskriminierende Denk- und 
Handlungsweisen zurückzugreifen. Dadurch ist bereits viel gewonnen. Diskriminierungskritisch bezieht sich auf aktive Interventionen gegen 
diskriminierende Situationen, Strukturen, Verhaltensweisen etc. M.E. sollte diskriminierungskritische Pädagogik beides fördern.

Diese drei Standbeine überschneiden sich bzgl. ihrer Über-
setzung in pädagogische Ansätze, aber wir sollten dennoch 
bewusst mit den unterschiedlichen Intentionen und Schwer-
punktsetzungen und den manchmal zwischen ihnen entste-
henden Spannungen umgehen. Und sie sollten gerahmt sein 
von einer Veränderung gesellschaftlicher und institutioneller 
Strukturen, die diskriminierende Verhaltensangebote at-
traktiv machen.

Der Ansatz subjektiver Funktionalität ist v.a. in den 
Bereichen Prävention und Förderung von Alternativen ver-
ortet, auch wenn er ebenfalls Impulse für Empowerment 
bereithält, und sollte entsprechend eingebettet werden. 
Der ebenfalls vorgestellte Ansatz der Stärkung erweiterter 
Handlungsfähigkeit adressiert alle drei Standbeine und die 
Veränderung von Strukturen.

Im Folgenden gehe ich auf theoretische Grundlagen 
zur Stärkung von Analysefähigkeit ein (1) und entwickle 
daraus Anregungen für die Praxis (2). Über den Text verteilt 
sind Kästen mit Beispielen für Hypothesen bzgl. subjektiver 
Funktionalitäten diskriminierender Verhaltensweisen auf 
den Ebenen Umgang mit selbstbezogenen Bedürfnissen 
und Wünschen, Beziehungen und Gruppendynamik, Institu-
tionen sowie gesellschaftlicher Ungleichheit, Struktur bzw. 
Krisen. Aus den Hypothesen leite ich erste Förderansätze 
für Kurz- und Langzeitpädagogik ab. Eine Grafik mit einem 
Überblick über weitere subjektive Funktionalitäten sowie 
deren Beschreibung inkl. pädagogischer Ansätze findet sich 
in Debus (2025: Kap. 5). 



60 Dissens

1	 Theoretische Grundlagen  
zur Stärkung der Analysefähigkeit

Im Folgenden beschreibe ich theoretische Ansätze, die ich 
teils aus der Kritischen Psychologie übernommen, teils wei-
terentwickelt habe.6 Die Grafik gegen Ende des Kapitels 
verdeutlicht die verschiedenen beschriebenen Elemente.

Gesellschaftliche Struktur und Subjekt7

Die Kritische Psychologie8 legt mit Vertreter*innen wie Klaus 
Holzkamp oder Ute Osterkamp seit den späten 1960er Jahren 
ihren Fokus auf die Einbettung individueller Verhaltenswei-
sen in kapitalistische Verhältnisse. Sie hat das Konzept der 
subjektiven Funktionalität von Verhalten in die Diskussion 
über Diskriminierung eingebracht. Dabei geht sie davon 
aus, dass Menschen im Kapitalismus Ohnmachtserfahrun-
gen machen durch gesellschaftliche Bedingungen, die nicht 
verhandelbar sind, sondern Anpassung und Unterordnung 
erfordern und von Konkurrenz geprägt sind (vgl. u.a. Markard 
2009: 185 und 202f.).

Ich arbeite mit einem Verständnis eines komplexen inter-
aktiven Verhältnisses zwischen verschiedenen gesellschaft-
lichen Ungleichheitsverhältnissen wie Geschlechterverhält-
nissen, Rassismen, Antisemitismus, Klassismus, Ableismen, 
Adultismus, Ageismus, Bodyismus/Lookismus und deutschen 
West-Ost-Hierarchien9 mit der historisch spezifischen Wirt-
schaftsweise (derzeit: neoliberalem Kapitalismus) und wei-
teren Strukturen wie Mensch-Natur-Verhältnissen (zurzeit 
besonders markant in der Klimakrise), internationalen (z.B. 
europäischen Nord-Süd- und West-Ost-Hierarchien) und 
globalen Verhältnissen (u.a. Postkolonialismus) etc.

All diese gesellschaftlichen Verhältnisse strukturieren 
die Lebens- und Interaktionsbedingungen der Subjekte – auf 
einer materiell-ökonomischen, einer institutionell-recht-
lichen (mit ‚institutionell‘ meine ich hier Funktionsweisen 
von Organisationen wie z.B. Schule, Unternehmen, Ge-
flüchteten-Heimen etc.) und einer diskursiv-ideologisch-
kulturellen Ebene (z.B. Normalitätsannahmen, Bilder über 
verschiedene Menschengruppen, Sprache, Religion etc.)  
(→ Diskriminierung). 

6	 Stärker differenziert zwischen Kritisch-psychologischen Ansätzen und meinen Weiterentwicklungen habe ich in der Langfassung dieses Artikels 
(Debus 2025). Ausführlicher habe ich die Ansätze der Kritischen Psychologie, auf die ich mich beziehe, besprochen in Debus 2014, u.a. mit 
Beispielen aus Kritisch-psychologischen Forschungen zu Rassismus.

7	 Für ausführlichere Erklärungen zu den Begriffen Subjekt und Deutungsangebot: Debus 2025: Kap. 1.

8	 Zur Einführung: Markard 2009. Der großgeschriebene Begriff ‚Kritische Psychologie‘ bezeichnet den im Folgenden angerissenen Ansatz, nicht 
jeden psychologischen Ansatz, der in irgendeiner Weise kritisch ist.

9	 Alle genannten Verhältnisse finde ich für heutige Auseinandersetzungen für Deutschland relevant. Historisch und für andere geografische 
Kontexte muss geprüft und spezifiziert werden, welche Verhältnisse relevant waren/sind.

Aus diesen Bedingungen entstehen Anforderungen an die 
Subjekte, wie sie sein und wie sie sich verhalten sollen für 
u.a. materielle Absicherung, Sicherheit, Respekt und Bindung 
etc. Diese sind für die meisten Menschen nicht erfüllbar, 
sondern resultieren in Überforderungen und Problemen  
(vertiefend: Debus 2014).

Diese strukturellen Bedingungen, An- und Überforde-
rungen sowie Probleme bleiben den Subjekten nicht äußerlich, 
sondern wirken sich auf ihre Persönlichkeitsentwicklung aus 
und sind in Form von Ressourcen und Begrenzungen Teil ihrer 
persönlichen Leben (→ Diskriminierung).

Allerdings geschieht dies nicht in einfacher Fremdbe-
stimmtheit, sondern die Subjekte interagieren mit den Be-
dingungen, bringen ihre individual-biografischen Erfahrungen 
(z.B. familiär oder im Sozialraum) und kognitiv-emotional-
körperlichen Dispositionen ein, und gestalten ihren Zugang 
zu Ressourcen und ihren Umgang mit Begrenzungen ebenso 
mit wie die gesellschaftlichen Bedingungen, wenn auch meist 
mit begrenztem individuellem Einfluss.

Subjektive Funktionalitäten und diskriminierende 
Deutungs-, Handlungs- und Vergemeinschaf-
tungsangebote

Die Kritische Psychologie (wie auch verschiedene Ansätze 
der Psychotherapie) geht bzgl. des Handelns unter diesen 
einschränkenden gesellschaftlichen Bedingungen von einem 
grundsätzlich kompetenten Subjekt aus, also davon, dass 
Menschen begründet handeln (vgl. Markard 2009: 188f.). Ihr 
Handeln und Denken hat, so betont die Kritische Psycho-
logie, eine Funktion über mangelnde Aufklärung, persön-
liche Böswilligkeit, schlechte Erziehung oder angeborene 
Dispositionen hinaus.

Dies betrifft auch fremdschädigendes (also u.a. dis-
kriminierendes und gewalttätiges) sowie selbstschädigendes 
Handeln. Daher ist es (nicht nur) für Prävention wichtig, 
sich mit der je subjektiven Funktionalität dieses Handelns 
auseinanderzusetzen, also mit den guten Gründen, die dem 
Handeln aus (bewusster oder unbewusster) Sicht des Sub-
jekts zugrunde liegen. Häufig ist laut Kritischer Psychologie 
diese Funktionalität im Muster eingeschränkter Handlungs-
fähigkeit zu suchen (s.u.), also in dem Bemühen um Hand-
lungsfähigkeit unter der Bedingung fremdbestimmter und 
ohnmächtig-machender gesellschaftlicher Anforderungen 
und Beschränkungen.



61

Dabei spielen m.E. neben den obengenannten gesellschaftli-
chen Bedingungen auch individuelle Wünsche und Bedürfnisse 
wie z.B. Bindung, Zugehörigkeit, Sicherheit, ein materiell 
gutes Leben, Selbstwirksamkeit etc. eine relevante Rolle 
(ausführlicher: Debus 2025). Denk- und Verhaltensweisen können 
m.E. subjektiv funktional sein einerseits bzgl. der Erfüllung 

von Wünschen und Bedürfnissen und im Umgang mit ge-
sellschaftlich verursachten Anforderungen, Überforderungen 
und Problemen. Diskriminierende Denk-, Handlungs- und 
Vergemeinschaftungsangebote (z.B. rechter, religiös funda-
mentalistischer oder antifeministischer Lebenswelten bzw. 
Akteur*innen) setzen genau hier an.

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?

Beispiel für subjektive Funktionalität im Umgang mit Institutionen

Umgang mit und Verhandlungen von Autorität

Manchmal geht es bei diskriminierenden Äußerungen nicht primär um die Inhalte. Wenn 
Adressat*innen vermuten, dass sie uns damit provozieren oder unsere Autorität angreifen 
können, kann es auch um Verhandlungen von Autorität, Hierarchie, Anerkennung bzw.  
relativer Expertise gehen. Besonders stark tritt dies in unfreiwilligen Kontexten auf; bei 
Teilnehmenden, die häufig Fremdbestimmung oder Missbrauch von Autorität erfahren;  
sowie bei Teilnehmenden, die selbst stark unter Druck stehen, Expertise zu zeigen, oder 
die es gewohnt sind, selbst Autorität zu sein. (Und selbstverständlich steht dieses Mittel 
nur Adressat*innen zur Verfügung, für die diskriminierende Äußerungen zumindest kein  
größeres inhaltliches Problem darstellen, s.u. zu Resilienzen.)

Pädagogische Ansätze zur Förderung von  
Alternativen in Kurz- & Langzeitpädagogik 

*	 pädagogische Beziehungsarbeit und Förderung 
einer guten Lernatmosphäre sowie Reflexion 
der eigenen Haltung zu den Adressat*innen  
(→ Selbstreflexion)

*	 ggf. Ansprechen auf der Meta-Ebene mit 
Frage oder Hypothese rund um Autoritätsver-
handlungen, Ver-/Misstrauen oder sich nicht 
gesehen fühlen

*	 Bemühen um klare Struktur, u.a. bzgl. Autori-
tät, Motivation und Relevanz bzgl. unserer 
Angebote (vgl. Debus/Saadi 2024)

*	 v.a. bei Fachkräften unsere Expertise erkennbar 
werden lassen sowie unseren Respekt vor ihrer 
Expertise

*	 Entlastung von Souveränitätsanforderungen  
und dem Druck, sich als kompetent zu beweisen 
(vgl. ebd., → Wünsche)

Pädagogische Ansätze zur Förderung von  
Alternativen v.a. in der Langzeitpädagogik 

*	 Stärkung von Partizipation

*	 Entlastung von Souveränitätsanforderungen  
(→ Wünsche)

*	 Förderung einer Atmosphäre, in der Autorität 
von pädagogischer Seite möglichst wenig 
missbraucht wird und daher möglichst ver
trauenswürdig ist



62 Dissens

Eingeschränkter und erweiterter Handlungsraum

Oft haben diskriminierende Denk- und Verhaltensweisen  
(und auch selbstschädigende Verhaltensweisen wie inter-
nalisierte Unterdrückung) die Funktion, sich handlungsfähig 
zu fühlen. Bzgl. Handlungsfähigkeit unter gesellschaftlich 
einschränkenden Bedingungen spricht die Kritische Psy-
chologie von der doppelten Möglichkeit im Umgang mit 
gesellschaftlich (mit-)verursachten Problemen: 
Entweder versuchen die Subjekte, sich im Rahmen der vor-
gegebenen Verhältnisse zu arrangieren bzw. ihre Interes-
sen konkurrenzhaft gegen Gleichrangige oder Schwächere 
durchzusetzen. Dies nennt Klaus Holzkamp restriktive oder 
eingeschränkte Handlungsfähigkeit bzw. eingeschränkten 
Handlungsraum (vgl. u.a. Holzkamp 1987: 18, Holzkamp 1990: 
passim, Markard 2009: 187f., Debus 2014: 69f.). Sich in diesem 
eingeschränkten Rahmen zu bewegen, reduziert das Risiko 
von Sanktionen durch Mächtigere (z.B. Arbeitgeber*innen, 
Polizei, Justiz etc.). In der Regel, so Vertreter*innen der 
Kritischen Psychologie, ist ein solches Verhalten aber selbst-
schädigend (Selbstfeindschaft), da es an den eigentlichen 
Ursachen der Ohnmachtserfahrungen nichts ändert, sondern 
zu deren Erhalt beiträgt (vgl. u.a. Osterkamp 2000: 61-65, 72f., 
zusammenfassend: Markard 2009: 193ff., kritisch: Markard 2009: 
200, Debus 2014: 70).
Als Alternative wird die verallgemeinerte oder erweiterte 
Handlungsfähigkeit bzw. der erweiterte Handlungsraum 
beschrieben (vgl. Holzkamp 1990, Markard 2009: 187f., Debus 
2014: 68f). Hier begegnet das Subjekt den gesellschaftlichen 
Verhältnissen, die die Handlungsfähigkeit bedrohen, mit 
Veränderungsbemühungen, adressiert also die Ursachen 
gesellschaftlich (mit-)verursachter Probleme. Es riskiert 
dabei, zu scheitern oder durch Mächtigere sanktioniert zu 
werden. Im Gegenzug besteht so aber die Möglichkeit, an 
den Ursachen der Ohnmachtserfahrungen etwas zu verändern 
und die eigene Handlungsfähigkeit nachhaltig zu erweitern.
Insbesondere für Fragestellungen in Bildung und Sozia-
ler Arbeit werden m.E. die Ressourcen und Begrenzungen 
der beteiligten Menschen (Fachkräfte und Adressat*innen) 
zudem nicht nur durch gesamtgesellschaftliche Faktoren 
beeinflusst. Auch u.a. Dynamiken in Institutionen, Teams, 
Kooperationen und mit Geldgeber*innen können relevant 
sein ebenso wie Dynamiken in Sozialräumen bzw. Lebens-
welten, z.B. lebensweltspezifische Normen, Machtgefüge, 
Autoritäten etc.

Eine Erweiterung des Handlungsraums ist einerseits oft 
erreichbarer in kleineren Systemen wie Institutionen und 
sozialen Umfeldern. Manchmal ist hier der Umgang mit 
Schwierigkeiten gestaltbarer als von den Individuen an-
genommen. Dann kann es möglich sein, in pädagogischen 
Angeboten Strategien für Veränderungen zu entwickeln, 
die (Teile der) Probleme tatsächlich lösen oder deutlich ver-
bessern, wenn die Beteiligten sich (zu)trauen, sich für Ver-
änderungen zu engagieren, und sich bei Bedarf mit anderen 
strategisch organisieren.

Risiken bzgl. der Erweiterung des Handlungsraums be-
stehen allerdings sowohl in Bezug auf die von der Kritischen 
Psychologie beschriebenen materiellen und juristischen 
Sanktionen und Scheiternserfahrungen als auch bzgl. des 
Verlusts sozialer Anerkennung und von Bindungen sowie 
bzgl. sozialer Isolation, Konflikten in Familie, Beziehungen, 
Freund*innenschaften oder Teams etc.

Die Grafik auf Seite 63 führt das bisher Erarbeitete zu-
sammen. In Debus (2025) baue ich sie Schritt für Schritt auf. 
Hier kann ggf. der Alternativtext bei der Orientierung helfen. 
Anders als viele Ansätze der Kritischen Psychologie, gehe 
ich nicht davon aus, dass diskriminierendes Verhalten immer 
Selbstfeindschaft bedeuten muss, weil es das eigentliche, zu-
grundeliegende Problem verfestigt. Bei vielen pädagogischen 
Adressat*innen und Fachkräften dürfte das oft zutreffen.



63

Subjektive Funktionalitäten, Handlungsräume und diskriminierende Angebote

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?

Individuum/Subjekt

subjektive Ebene

gesellschaftliche Ebene

materiell-
ökonomische

Ressourcen 
& Begrenzungen

diskursiv-
ideologisch-kulturelle

Ressourcen 
& Begrenzungen

institutionell-
rechtliche

Ressourcen 
& Begrenzungen

Einstellungen 
& Verhaltensweisen

Wünsche 
& Bedürfnisse*

materiell-
ökonomische

Bedingungen

diskursiv-
ideologisch-kulturelle

Bedingungen

institutionell-
rechtliche 

Bedingungen

Anforderungen an die, 
Überforderungen 

& Probleme der Subjekte*

eingeschränkter 
Handlungsraum

Funktionen

Funktionen erweiterter 
Handlungsraum

*diskriminierende Denk-, Handlungs-& Vergemeinschaftungsangebote



64 Dissens

Beispiel für subjektive Funktionalität im Umgang mit gesellschaftlicher  
Ungleichheit, Struktur bzw. Krisen

Umgang mit Diskriminierungswiderfahrnissen; Wünsche nach Solidarität, Anerkennung 
und Empowerment bzgl. eigener Erfahrungen; Diskriminierungskonkurrenz

Wir lernen in dieser Gesellschaft, in Konkurrenzlogiken zu denken. Viele Menschen erle-
ben Anerkennungsdefizite sowohl bzgl. eigener Diskriminierungserfahrungen als auch bzgl. 
anderer schmerzhafter Erfahrungen und Schwierigkeiten. Sie wünschen sich, gesehen und 
anerkannt zu werden sowie Solidarität (vertiefend zu solchen Wünschen von Jungen bzw. Männern in  
Geschlechterdiskursen: Debus 2022). 

Viele Menschen mit Diskriminierungserfahrungen erhalten zu wenige Empowerment-An-
gebote und Solidarität und erleben zu wenig Einsatz gegen die sie betreffende Diskrimi-
nierung. Daraus können Gefühle von Konkurrenz entstehen, wenn andere diskriminierte 
Gruppen bzw. Engagierte sich gegen andere Diskriminierungsformen einsetzen. Dies greift 
besonders oft, wenn Menschen, die selbst viel Diskriminierung erfahren, hierzu keine An-
erkennung und Angebote erhalten, dann aber als Privilegierte in einem anderen Themenfeld 
zu Veränderung und Solidarität aufgefordert werden. Ebenfalls besonders schwierig ist es, 
wenn benötigte Ressourcen gedeckelt werden und es zu faktischen Konkurrenzen kommt.

Bei Veränderungsbemühungen gegen gesellschaftliche Strukturen, die Diskriminierung, An-
erkennungsdefizite oder Ohnmachtsgefühle verursachen, drohen Scheiternserfahrungen oder 
Sanktionen. Es kann daher für ein Gefühl von Handlungsfähigkeit funktional sein, die Ursache 
bei gleich oder weniger mächtigen marginalisierten Gruppen zu suchen und diese zu bekämpfen. 

Pädagogische Ansätze zur Förderung von  
Alternativen in Kurz- & Langzeitpädagogik 

*	 bei thematischen Schwerpunktsetzungen  
andere Ungleichheitsverhältnisse und  
schmerzhafte Erfahrungen zumindest kurz 
würdigen, präventiv oder spätestens,  
wenn es zu Spannungen kommt

*	 Intersektionalitäten im fokussierten Thema  
berücksichtigen

*	 auf der Meta-Ebene Konkurrenzlogiken  
ansprechen

*	 bei Bedarf und wenn möglich Raum für 
drängende Themen schaffen (Achtung bzgl. 
Vernachlässigung von Bedarfen im Schwer-
punktthema)

*	 an solidarischen Umgangsweisen über Themen 
hinweg arbeiten

*	 konstruktive Umgangsweisen mit gedeckelten 
Ressourcen suchen 

Pädagogische Ansätze zur Förderung von  
Alternativen v.a. in der Langzeitpädagogik 

*	 möglichst Angebote bzgl. aller anwesenden  
Diskriminierungserfahrungen und dringenden  
Bedarfe organisieren bzw. anregen  
(nicht unbedingt zeitgleich)

*	 sich für die Erweiterung von Ressourcen  
einsetzen, deren Deckelung Konkurrenzen  
befördert

*	 solidarische Vernetzungen ausbauen, die 
Perspektivwechsel und voneinander lernen 
befördern



65

Diskriminierung, Ausbau von Privilegien, 
Selbstfeindschaft und Erweiterung von 
Handlungsfähigkeit nach rechts

Ich finde aber wichtig einzubeziehen, dass für 
bestimmte Akteur*innen ein Ausbau ihrer Privi-
legien sehr wohl funktional zur Umsetzung ihrer 
Interessen sein kann und in diesem Sinne auch als 
eine Art erweiterte Handlungsfähigkeit einzustu-
fen wäre. 

Für viele rechte Zielgruppen ist zwar zu argu-
mentieren, dass es sich um Selbstfeindschaft 
handelt, weil ein Erfolg bspw. extrem rechter 
Parteien ihre Lebensbedingungen faktisch ver-
schlechtern würde. Grundsätzlich trifft die These 
der Selbstfeindschaft im Kontext zu erwartender 
wegfallender sozialer Absicherung etc. aber nicht 
auf alle Themenfelder und Anhänger*innen und 
erst recht nicht auf alle Führungspersonen rech-
ter Bewegungen zu. Die Frage der Selbstfeind-
schaft stellt sich m.E. also komplexer.

Zudem haben wir gerade vermehrt mit rechten 
Bewegungen zu tun, die erschreckend erfolgreich 
ihre Handlungsfähigkeit erweitern, um ihre In-
teressen in Konkurrenz zu anderen zu vertreten, 
m.E. durchaus teilweise in Reibung mit kapitalis-
tischen Interessen. Möglicherweise können wir 
also auch von einer Erweiterung von Handlungs-
fähigkeit nach rechts sprechen.

Dies ist ein Grund, warum ich mich bemühe, 
erweiterte Handlungsfähigkeit in meinen Ziel-
formulierungen in der Regel inhaltlich zu quali-
fizieren, z.B. als nicht-diskriminierende, diskri-
minierungskritische, egalitäre, vielfalts- bzw. 
gleichstellungsorientierte oder emanzipatorische 
Handlungsfähigkeit.

Aber um auf die aus meiner Sicht Mehrheit der pädagogischen 
Adressat*innen und Fachkräfte zurückzukommen: Wenn wir 
emanzipatorische Alternativen zu diskriminierenden Denk- 
und Verhaltensangeboten attraktiv machen wollen, ist es 
oft hilfreich, daran zu arbeiten, die Handlungsfähigkeit über 
Konkurrenzlogiken und ein Arrangement mit bestehender 
Ungerechtigkeit und beschränkenden Lern- und Arbeitsbe-
dingungen hinaus nicht-diskriminierend und emanzipatorisch 
zu erweitern (s. Kapitel 2).

Dafür müssen wir uns aber für die Schwierigkeiten, An-
liegen und Handlungsbedingungen unserer Adressat*innen 
interessieren (dies gilt nicht nur für marginalisierte Adres-
sat*innen, sondern auch für die Arbeit z.B. mit Lehrkräften), 
ggf. auch im Interesse anderer Menschen, auf deren Leben 
sie Einfluss haben. Für erfolgreiche Beziehungsarbeit soll-
ten wir uns aber auch für sie selbst interessieren und nicht 
ein lediglich instrumentelles Interesse daran haben, ihre 
Handlungsfähigkeit für unsere Anliegen zu nutzen. Sonst 
ist die Wahrscheinlichkeit hoch, dass Multiplikator*innen 

genau diese Haltung unseres Umgangs mit ihnen (also unse-
ren Adressat*innen) in ihrem Umgang mit wiederum ihren  
Adressat*innen spiegeln.

Defensives und expansives Lernen

Die Kritische Psychologie entwickelt aus ihrem emanzipa-
torischen Menschenbild auch einen lerntheoretischen An-
satz. Darin differenziert sie zwischen einerseits defensivem 
Lernen, das nur darauf ausgerichtet ist, fremdgesteuerte 
Anforderungen zu erfüllen (zusammenfassend: Markard 2009: 
252–262). Defensives Lernen wird durch Angst vor Sanktionen 
strukturiert, es wird keine Relevanz des Lerngegenstands für 
das eigene Leben erkannt und das Gelernte wird oft nicht 
auf den eigenen Alltag angewandt und wieder vergessen, 
sobald die Bedrohung endet.

Nur expansives Lernen kann Holzkamp zufolge erwei-
terte Handlungsfähigkeit stärken, und damit die Gründe 
aufgreifen, die diskriminierende Einstellungen und Ver-
haltensweise erst funktional werden lassen. Dies wird aber, 
so Holzkamp, nur möglich, wenn die Individuen erkennen, 
dass es ihnen eine Erweiterung ihrer Handlungsfähigkeit 
verspricht, sich mit einem bestimmten Gegenstand zu be-
schäftigen, sich also ihren eigenen Lerngegenstand suchen 
(zusammenfassend: ebd., zur Anwendung auf u.a. feministische Lern-
prozesse: Haug 2003b).

Insbesondere mit Iven Saadi sowie angeregt durch  
Annita Kalpaka und Andreas Foitzik habe ich mich mit Lern-
verhältnissen in der diskriminierungskritischen Bildung be-
schäftigt (vgl. u.a. Klemm et al. 2022). Autoritäre Lernanord-
nungen, die mit Strafe u.a. in Form von Beschämung oder 
Rauswürfen arbeiten, halte ich zwar für manchmal unver-
meidbar (z.B. Notwendigkeit von Rauswürfen zum Schutz 
anderer oder aufkommende Beschämungsgefühle, auch 
wenn wir Feedback sachlich oder wohlwollend formulieren). 
Wenn sie aber mein Lernangebot prägen, werden sie bei 
vielen Adressat*innen defensives Lernen auslösen, wobei 
sich dies sowohl in offener Abwehr als auch in freundli-
chem Schweigen oder nach dem Mund reden zeigen kann  
(vgl. u.a. Busche/Streib-Brzič 2018).

Expansives Lernen wiederum, so Frigga Haug, führt 
potenziell Erfahrungen oder Weltbilder in die Krise  
(vgl. → Emotionen, Haug 1981, 2003a). Ein solcher Prozess ist 
oft anstrengend.

Die Wahrscheinlichkeit des Einlassens erhöht sich durch 
eine Mischung aus Beziehungsarbeit, die vermittelt, dass 
die Adressierten ernst genommen und in Suchbewegungen 
und Krisen begleitet werden (ebd.), sowie Kritik, die sie auf 
Probleme hinweist, dabei deren strukturelle Einbettung 
berücksichtigt und sie gleichzeitig in Verantwortung für 
die Konsequenzen ihres Verhaltens nimmt und zu anderem 
Handeln ermutigt (vertiefend u.a. Kalpaka 2003).

Allerdings erweisen sich solche expansiven Lernprozesse 
als relativ voraussetzungsreich, auch, weil sie erfordern, dass 
die Lernenden einen eigenen Lerngegenstand identifizieren 
(vgl. Debus/Saadi 2024). Gut erreichbar ist das in meiner Erfah-
rung mit bereits interessierten Teilnehmenden sowie in auf 
Empowerment ausgerichteten Angeboten, wenn es gelingt, 
an den Interessen der Lernenden anzusetzen.

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?



66 Dissens

Nicht immer aber eignen sich Setting, Zeit, Interessen und 
Lerngewohnheiten der Adressat*innen für einen in diesem 
Maße erkenntnisgesteuerten Prozess.

Insbesondere Lernangebote, die Privilegierte ohne bis-
heriges Problembewusstsein sensibilisieren wollen, geraten 
oft an Grenzen. Regelmäßig gelingt eine Verknüpfung mit 
eigenen Handlungsproblematiken in solchen Settings ins-
besondere nicht zu Beginn des Lernprozesses. 

Motivierend zum Einstieg können je nach Zielgruppe 
auch Spaß, Wirksamkeits- oder Erfolgserfahrungen, als 
angenehm empfundene Methoden oder ein guter sozialer 
Umgang wirken (Debus/Saadi 2024; → Emotionen).

Allerdings werden die Adressat*innen wahrscheinlicher 
die Inhalte tatsächlich an sich heranlassen und nachhaltig 
in emanzipatorische Praxis übersetzen, wenn sie im Laufe 
des Angebots Verknüpfungen zu eigenen Anliegen (z.B. 
einem guten Miteinander, Solidarität, Handlungsfähigkeit, 
Werten, professionellen Aufträgen etc.) erkennen und in 
dieser Verknüpfung Handlungsfähigkeit bzw. solidarische 
soziale Vernetzungen entwickeln.

2 Pädagogische Ansätze
Im Folgenden gebe ich Anregungen zum pädagogischen 
Transfer. Um Adressat*innen im beschriebenen Sinne zu 
erreichen, helfen Lernangebote, die eher zu expansivem als 
defensivem Lernen einladen, Emotionen von Teilnehmenden 
berücksichtigen (→ Emotionen) sowie eine Lernatmosphäre 
schaffen, in der sie sich wohl und ernstgenommen fühlen 
(vgl. Debus/Saadi 2024, → Wünsche). Kritik anzunehmen, wird 
meist erleichtert, wenn sie als konstruktiv, einladend und 
nicht vernichtend empfunden wird. Dabei helfen präventive 
Framings wie z.B. die Unterscheidung zwischen Intention und 
Effekt (→ Diskriminierung) und die strukturelle Verortung 
diskriminierender ‚Fehler‘ in gesellschaftlichen Verhältnissen 
bei gleichzeitigem Appell an Verantwortungsübernahme  
(→ Wünsche).

Einordnung des Verhaltens von Adressat*innen

Die Beschäftigung mit den vorgestellten Ansätzen kann 
helfen, das Verhalten von Adressat*innen einzuordnen und 
auf dieser Grundlage handlungsfähiger zu werden.

Wenn ich entlang der Problematisierung defensiven 
Lernens verstehe, dass Adressat*innen, die mir nach dem 
Mund reden und/oder sich still zurückziehen, nicht unbedingt 
einen sinnvolleren Lernprozess erfahren als Teilnehmende, 
die mir widersprechen, kann ich meine Angebote überdenken. 
Ich kann Widerspruch als potenziell produktiven Abgleich 
der vorgestellten Sichtweisen mit dem eigenen Weltbild 
einordnen und ggf. auch als Kontaktaufnahme oder Aus-
einandersetzungsversuch (vgl. Debus 2025: Kap. 5.1.4). Und 
ich kann umgekehrt Menschen in expansive Lernprozesse 
einladen, die sich einer Auseinandersetzung durch stillen 
Rückzug, nach dem Mund reden oder Abwehr entziehen.

Wenn bestimmte diskriminierende Denk- und Verhaltenswei-
sen wichtige Funktionen für manche meiner Adressat*innen 
erfüllen, kann mich das zu mehr Realismus in meinen Ziel-
vorstellungen veranlassen und zu einem wohlwollenderen 
Umgang, wenn sie nicht jeden Schritt mitgehen, insbesondere 
nicht sofort. Hier kann sich ein Perspektivwechsel lohnen, 
wie wir selbst reagieren, wenn Bildungsarbeiter*innen ent-
gegen unserem Weltbild handeln.

Oft ist Beziehungsarbeit entscheidend. Ungünstig ist 
eine Wahrnehmung der Fachkraft als belehrend, herablas-
send, aggressiv oder unter Druck setzend. Wenn hingegen 
die Adressat*innen glauben, dass die Leitung es grund-
sätzlich gut mit ihnen meint und ihre Anliegen ernstnimmt, 
ist die Wahrscheinlichkeit höher, dass sie Einladungen zu  
Veränderung annehmen.

Aber auch dann brauchen solche Prozesse meist Zeit und 
eine gute Mischung aus angesprochen und mitgenommen, 
ggf. etwas herausgefordert, aber dann zur Bearbeitung in 
Ruhe gelassen werden, um Impulse zu reduzieren, sich gegen 
Persönlichkeitseingriffe verteidigen zu müssen. Wenn wir uns 
von überstürzten Erfolgserwartungen lösen; akzeptieren, 
dass wir nicht immer sehen, was in Bewegung gerät; das 
Recht der Adressat*innen respektieren, selbst zu denken; 
und uns selbst nicht für allwissend halten; können wir ein-
ladendere Bedingungen zum Umdenken schaffen und damit 
letztlich mehr bewegen.

Auch Selbstwirksamkeitserwartungen und -erfahrungen 
sind relevant: Wenn meine Adressat*innen in meinen An-
geboten eine Erweiterung ihrer Handlungsfähigkeit erleben, 
motiviert sie dies potenziell für einen weiteren Lernprozess. 
Wenn sie vermuten, dass sie weniger handlungsfähig werden, 
weil ich ihnen beispielsweise nur sage, was sie nicht mehr 
machen dürfen, aber kein Ertrag für sie sichtbar wird, liegt 
es nahe, dass sie sich weniger bereitwillig einlassen.
Aber auch unter den besten Voraussetzungen werde ich 
nicht alle Adressat*innen erreichen. Nicht nur, weil manche 
von ihnen Privilegien auf Kosten anderer absichern wollen, 
sondern auch, weil für manche viel auf dem Spiel steht und 
sie sich nicht für den entsprechenden Verlust entschei-
den (können). Dies kann u.a. der Fall sein, wenn wichtige  
Zugehörigkeiten oder zentrale Bindungen bedroht werden.



67

Kurz- versus Langzeitpädagogik in Prävention und Intervention

Manche der vorgestellten Ansätze erfordern langfristige Begleitung und Ver-
trauensaufbau, insbesondere Ansätze von Persönlichkeitsentwicklung, Verän-
derung von (institutioneller, lebensweltlicher etc.) Kultur und Sozialität sowie 
Themen, die Weltbilder, Bindungen oder Zugehörigkeiten gefährden können. 

Kurzzeitpädagogik kann Betroffene und Engagierte stärken (vgl. u.a. Debus 2024). 
Bzgl. Prävention und Intervention kann sie bei der Vermittlung von Wissen, Em-
pathie und Deutungsangeboten bzw. Framings ansetzen. Ggf. kann sie alter-
native Erfahrungen oder Erprobungen ermöglichen und Hinweise auf nicht-dis-
kriminierende Vergemeinschaftungsangebote geben. Darüber hinaus kann sie 
Samenkörner für persönliche Weiterentwicklungen und andere Umgangsweisen 
in sozialen Kontexten legen, die später aufgehen können. Und sie kann Hand-
lungsansätze im Umgang mit Herausforderungen zugänglich machen.

Ich empfehle, die Stärken und Grenzen des eigenen Settings zu analysieren und 
entsprechend Prioritäten zu setzen. Ggf. müssen Auftrag- und Geldgeber*innen 
aus Expert*innenperspektive bzgl. möglicher Ziele beraten werden. Viel Poten-
zial bieten Kooperationen aus Kurz- und Langzeitpädagogik, die bewusst die 
Stärken der jeweiligen Angebote nutzen und verzahnen.

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?

Beispiel für subjektive Funktionalität im Umgang mit Beziehungen  
und Gruppendynamik

Bindung und Zuwendung

In stärker diskriminierenden Lebenswelten können Bindung bzw. Zuwendung gefährdet 
werden, wenn eine Person auf Distanz zur diskriminierenden Alltagskultur geht. Dies kann 
zu sozialer Isolation und Konflikten bis hin zum Verlust von Bindungen führen (bzgl. Ge-
waltbedrohungen: Debus 2025: Kap. 5.1.3, 5.2.3). Besonders bedrohlich kann es für Kinder und 
Jugendliche sein, wenn die Bindung zu Eltern gefährdet wird. Aber auch Konflikte bspw. in 
einer Paarbeziehung, Freund*innenschaft oder Ausgrenzung aus Umfeldern, Schulklassen 
oder Teams können bedrohlich sein.
 
Pädagogische Ansätze zur Förderung von  
Alternativen in Kurz- & Langzeitpädagogik 

*	 Einordnungswissen auf Fachkraft-Seite 

*	 nicht zu viel Druck zu aktiven bindungs- 
gefährdenden Aussagen erzeugen

*	 Samenkörner diskriminierungskritischer  
Sichtweisen legen

*	 Wissen über Unterstützungsangebote bei  
Ausgrenzung und Konflikten vermitteln

*	 Möglichkeiten gegenseitiger Unterstützung 
und Vernetzung fördern

*	 Anregungen zum Finden bzw. Aufbau  
anderer sozialer Umfelder geben

 
Pädagogische Ansätze zur Förderung von  
Alternativen v.a. in der Langzeitpädagogik 

*	 Formen von Vergemeinschaftung  
ohne Diskriminierung fördern

*	 Zugangsschwellen zu Angeboten im Sozial-
raum abbauen, die eine diskriminierungsreflek-
tierte Kultur leben oder in denen sich vielfalt-
sorientierte Menschen finden (z.B. Sport-, 
Kultur- oder Freizeitvereine/-angebote, queere 
oder linke Jugendzentren, berufliche Arbeits-
gruppen etc.)

*	 Ambiguitätstoleranz im Umgang mit nahen 
Menschen fördern, z.B. dass ich einer Person 
nah sein und trotzdem manche ihrer Mei-
nungen problematisch finden kann; Fähigkeit 
fördern, mit solchen Spannungen umzugehen, 
u.a. in Abhängigkeitsbeziehungen



68 Dissens

Beispiel für subjektive Funktionalität im Umgang mit selbstbezogenen 
Wünschen und Bedürfnissen

Orientierung, Klarheit, Komplexitätsreduktion, Handlungssicherheit,  
Unsicherheitsabwehr 

Viele Menschen lernen nicht, sich in Komplexität zu orientieren, sondern orientieren sich 
in einer Struktur von Ge- und Verboten sowie Normalitätsannahmen (vgl. auch Debus 2012c). 
Wenn diese infrage gestellt werden, können Gefühle von Desorientierung oder Haltlosigkeit 
entstehen. Die Weiterentwicklung von Lebensoptionen und Sprache ebenso wie die Ver-
änderung der Bevölkerungszusammensetzung bzw. mehr Sichtbarkeit und Selbstbewusst-
sein marginalisierter Gruppen können sich überfordernd anfühlen – privat wie beruflich. Für 
Menschen, die nicht gelernt haben, konstruktiv mit Unsicherheit oder Ambiguität umzuge-
hen oder sich in Komplexität zu orientieren, können diskriminierende Deutungen funktional 
im Umgang mit diesen Gefühlen sein. 

Pädagogische Ansätze zur Förderung von Alternati-
ven in Kurz- & Langzeitpädagogik 

*	 Förderung von Ambiguitätstoleranz

*	 Anregungen zum emanzipatorischen Umgang 
mit Komplexität anhand praktischer Situationen

*	 Anerkennung und Entschämung von Unsicher-
heit, Vorleben und Würdigen von Kompetenz-
losigkeitskompetenz (→ Wünsche), wohlwol-
lender Umgang

*	 Austausch und Anregungen zu möglichen Um-
gangsweisen mit Unsicherheit  
(Beispiele u.a. in Debus 2025: Kap. 4.3.4)

*	 Gewinne aus der Würdigung real vorhandener 
Komplexität erfahrbar machen und dazu  
ermutigen

*	 akzeptierenden Umgang mit Komplexität an 
Werte bzw. professionelle Aufträge der  
Adressat*innen rückkoppeln

*	 Förderung von Kraftquellen im Umgang mit 
Überforderungs- und Scheiternsgefühlen

Pädagogische Ansätze zur Förderung von  
Alternativen v.a. in der Langzeitpädagogik 

*	 Förderung von Orientierungsfähigkeit in  
Komplexität 

	󲐾 in Handlungssituationen

	󲐾 für die Selbstbeschäftigung (u.a.: Wie kann 
ich herausfinden, was ich will und was  
mir guttut? Wie kann ich mit Unsicherheit 
umgehen?) 

	󲐾 Anerkennung der Prozesshaftigkeit, dass  
wir Orientierungs- und Handlungsfähigkeit 
in Komplexität immer wieder neu weiter- 
entwickeln können und müssen



69Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?

Beispiele für Förderansätze zur Erweiterung emanzipatorischer  
Handlungsfähigkeit (konkreter in Debus 2025: Kap.5)

*	 Förderung nicht-diskriminierender Deutungen 
für Herausforderungen, Probleme und Krisen

*	 Förderung von Kompetenzen, um Wünsche und 
Bedürfnisse nicht-diskriminierend zu verfolgen

*	 Förderung von Möglichkeiten des nicht- 
diskriminierenden und grenzachtenden Um-
gangs mit herausfordernden Gefühlen, Situa-
tionen, Rahmenbedingungen und Konflikten

*	 Förderung von Möglichkeiten des emanzipa-
torischen Umgangs mit und der Interessen-
vertretung gegen gesellschaftlich oder lebens-
weltlich verursachte An- und Überforderungen, 
Probleme und Ungerechtigkeiten

*	 Förderung der Entwicklung von und des Zu-
gangs zu nicht-diskriminierenden, vielfalts- 
und gleichstellungsorientierten sowie diskrimi-
nierungskritischen Beziehungen und sozialen 
Zusammenhängen

*	 Förderung von Persönlichkeitsentwicklung, die 
für zentrale Anliegen wie Selbstwert, Orien-
tierung etc. ohne Diskriminierung oder Selbst-
schädigung auskommt

*	 strukturelle Weiterentwicklung von Institutio-
nen zum Abbau von Problemen, auf die diskri-
minierendes Verhalten eine Antwort darstellt

*	 Förderung der Fähigkeit, emanzipatorisch mit 
Problemen in Institutionen umzugehen

*	 Schutz vor Gewalt, Diskriminierung und Sank-
tionen gegen Normabweichungen bzw. diskri-
minierungskritisches Verhalten, Förderung des 
Zugangs zu Ansprech- und Beratungsstellen 
sowie Schutzangeboten

*	 Stärkung des Zugangs zu Ressourcen im  
Umgang mit all diesen Themen

Wo immer möglich, ist auch praktische Unterstützung bzw. Zugang zu entsprechenden  
Angeboten im Umgang mit materiellen, juristischen oder institutionellen Problemen zentral, 
die nicht durch die Arbeit am eigenen Denken und Fühlen lösbar sind.



70 Dissens

Primärprävention und Förderung von Alternativen

Ich fasse in diesem Unterkapitel Primärprävention und die 
Förderung von Alternativen zusammen, da beide Aspekte 
pädagogisch auf ähnliche Angebote hinauslaufen. Oft bietet 
dies auch hilfreiche Flankierungen für Interventionen.

Nicht-diskriminierende und diskriminierungskritische 
Ressourcen stärken
Wenn diskriminierendes wie auch selbstschädigendes Ver-
halten u.a. dadurch attraktiv werden kann, dass es Möglich-
keiten zur Erfüllung von Bedürfnissen und Wünschen sowie 
Handlungsfähigkeit im Umgang mit gesellschaftlich oder 
lebensweltlich verursachten An- und Überforderungen sowie 
Problemen verspricht, liegt es nahe, in der Prävention und 
Förderung von Alternativen an diesen Punkten anzusetzen.

Oft bieten diskriminierende Diskurse Deutungsangebote 
zur Einordnung eigener Probleme oder schlechter Erfahrun-
gen, die in vielen Fällen an den realen Ursachen vorbeigehen 
(→ Maskulinistische Influencer). Daneben stellen sie Fakten 
falsch dar und wecken bzw. verschärfen Ängste.

In der Primärprävention können wir, im Wissen um 
häufige Angriffsstellen diskriminierender Diskurse (z.B. 
Anerkennung, Konkurrenz am Arbeitsmarkt, Verwirrung 
oder Unsicherheit bzgl. einer Dynamisierung von Geschlech-
terverhältnissen, Angstmache und Schutzversprechungen 
bzgl. Migration etc.), präventiv Wissen zu diesen Themen 
vermitteln sowie die Fähigkeit, Fake News zu erkennen bzw. 
Fakten zu recherchieren. Zudem gilt es, die dahinterliegen-
den Probleme ernst zu nehmen und nicht-diskriminierende 
Deutungsangebote zu machen. 

Förderung von Kritik- und Distanzierungsfähigkeit 
gegenüber gesellschaftlichen und lebensweltlichen  
An- und Überforderungen sowie Problemen
Wenn diskriminierendes Handeln u.a. im Umgang mit ge-
sellschaftlich und lebensweltlich verursachten An- und Über-
forderungen sowie Problemen attraktiv sein kann, ist es 
wichtig, hier fördernd anzusetzen.

Das Scheitern an problematischen gesellschaftlichen 
oder lebensweltlichen Anforderungen – z.B. in Bezug auf 
Geschlecht, Leistung oder Körper – wird oft als persönliches 
Versagen individualisiert. Die daraus entstehenden Gefüh-
le können sich dann ggf. aggressiv gegen marginalisierte 
Gruppen wenden.

Dem lässt sich einerseits durch kognitive Kritikfähigkeit 
begegnen. Also durch ein Verständnis dafür, was an diesen 
Anforderungen problematisch ist und dass viele Probleme 
nicht selbst oder durch marginalisierte Gruppen verursacht 
sind. (Selbstverständlich sollte auch auf eigene Anteile und 
Handlungsspielräume geschaut werden.)

Doch kognitive Einsicht bedeutet nicht automatisch 
emotionale Distanzierungsfähigkeit: Individualisierende 
Scheiternsgefühle können sich verdoppeln, wenn Menschen 
gleichzeitig darunter leiden, Normen nicht zu erfüllen, und 
sich dafür schämen, sich emotional nicht über diese hinweg-
setzen zu können (vgl. Debus i.V.: Kap. 8, 2012a). 

Daher braucht es auch Räume emotionaler Auseinander-
setzung und Erfahrungen alternativer, weniger normierter 
Beziehungs- und Selbstverhältnisse. 
Nicht zuletzt ist es hilfreich, die praktische Wehrhaftigkeit 
gegenüber Situationen des Alltags zu stärken, in denen die 
Adressat*innen mit überfordernden Normen bzw. mit ge-
sellschaftlich oder lebensweltlich verursachten Problemen 
konfrontiert werden, von argumentativen Strategien (Argu-
mente, Argumentationstraining) über nicht-argumentative 
Strategien (Ebenenwechsel, Themenwechsel, Weggehen) bis 
hin zu Selbstbehauptung, Selbstverteidigung, Selbstschutz 
und solidarischen Interventionen. 

Stärkung von Resilienz gegen diskriminierende Denk-, 
Handlungs- und Vergemeinschaftungsangebote
Damit diskriminierende Denk-, Handlungs- und Verge-
meinschaftungsangebote attraktiv sein können, müssen 
Adressat*innen eine grundsätzliche Zugänglichkeit dafür 
mitbringen. Diskriminierungskritische Pädagogik kann also 
zusätzlich zu den obengenannten Ansätzen auch die Resilienz 
gegenüber solchen Angeboten fördern.

Zum einen können in der Primärprävention gleichstel-
lungs- und vielfaltsorientierte Werte sowie Empathie gestärkt 
werden. Auch eine grundsätzliche Infragestellung der Homo-
genisierung von Menschengruppen (z.B. ‚alle Frauen sind so‘, 
‚alle Syrer*innen sind so‘ etc.) und ein Fokus auf individuelle 
Vielfalt sowie Überschneidungen zwischen verschiedenen 
Menschengruppen ist ein wichtiger Resilienzfaktor.

Im Alltag vieler Menschen werden Konkurrenzlogiken, 
Übergriffigkeiten, Respektlosigkeiten, Verachtung, Fremd-
bestimmung, Abwertung, psychische, körperliche und se-
xualisierte Gewalt etc. normalisiert, auch in pädagogischen 
Institutionen und besonders auffällig in stark diskriminieren-
den Lebenswelten. Wenn Menschen dies als normal erleben, 
ist es oft erfolglos, sie zu Empathie, Solidarität oder eigenem 
Empowerment dagegen einzuladen. Gegenerfahrungen eines 
guten Umgangs können die Resilienz gegen diskriminierende 
Ideologien wie auch gegen diskriminierende und gewaltvolle 
Vergemeinschaftung stärken.

Nicht zuletzt ist eine Sensibilisierung für die Mechanis-
men diskriminierender Diskurse (z.B. Angstmache), Stra-
tegien diskriminierender Akteur*innen (z.B. rechte Stra-
tegien, sich über scheinbar unpolitische Care-Tätigkeiten 
oder ‚mildere‘ Aussagen Zugang zu Räumen oder Menschen 
zu verschaffen, der dann für ihre Ziele genutzt wird) sowie 
deren Anwerbeverhalten (u.a. rechte, religiös fundamenta-
listische, antifeministische, rassistische oder antisemitische 
Vergemeinschaftungsangebote, Ansprachen über Social 
Media, Gaming etc.) hilfreich, um schneller die Problematik 
vermeintlich harmloser Angebote erkennen und gegenüber 
anderen argumentieren zu können. 



71

Empowerment von Diskriminierung  
betroffener Menschen und Stärkung dis-
kriminierungskritischer Adressat*innen

Auch Menschen, die von Diskriminierung betrof-
fen sind und/oder sich gegen Diskriminierung ein-
setzen möchten, werden durch eine entsprechen-
de Förderung von Wissen und Deutungsangeboten 
sowie eine Stärkung von Kompetenzen und Res-
sourcen im Umgang mit Wünschen, Bedürfnissen 
sowie gesellschaftlich oder lebensweltlich verur-
sachten Problemen etc. gestärkt (bzgl. Förderung im 
Umgang mit Antifeminismus: Debus 2024). 

Eine selbstschädigende Form eingeschränkter 
Handlungsfähigkeit ist internalisierte Unterdrü-
ckung, also sich abzufinden mit der Ungerechtig-
keit, die mir widerfährt, und deren Logiken in das 
eigene Denken, Fühlen und Handeln zu überneh-
men, was sich im schlechtesten Fall auch unso-
lidarisch gegen andere Betroffene richten kann. 
Oft ist internalisierte Unterdrückung eine Mög-
lichkeit, Sanktionen, bestimmten Ohnmachts-
erfahrungen und persönlichen Enttäuschungen 
vorzubeugen und Beziehungen zu wichtigen 
Bezugspersonen abzusichern (→ Safer/Braver 
Spaces). Eine Einordnung sowie Stärkung alter-
nativer Umgangsweisen mit diesen Risiken sind 
daher wichtige Elemente von Empowerment.

Für Betroffene und Engagierte ist eine Stärkung 
ihrer Handlungsfähigkeit wichtig, u.a. von Wis-
sen, Argumenten, Handlungskompetenzen und 
Ressourcen. Relevant ist auch der Zugang zu so-
lidarischen Sozialräumen, Vernetzungen sowie 
Schutz und Unterstützung bei Problemen und 
Bedrohungen.

Nicht zuletzt bedürfen auch Betroffene und En-
gagierte einer Begleitung bei der kognitiven Ein-
ordnung und emotionalen Bearbeitung gesell-
schaftlicher An- und Überforderungen. Nur weil 
sie diese ggf. kognitiv kritisieren, sollten deren 
psychische Verankerung und daraus folgende Be-
lastungen und Bedarfe nicht unterschätzt werden.

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?



72 Dissens

Interventionen gegen diskriminierendes Verhalten

Auch im Umgang mit diskriminierenden Äußerungen und 
Verhaltensweisen können die vorgestellten Ansätze hilf-
reich sein. Für die Entscheidung, ob ich ausführlicher auf 
die Person eingehe, die sich diskriminierend geäußert hat, 
finde ich drei Prüffragen hilfreich (ausführlichere Abwägungen 
dazu in Debus 2025):

1.	 �Wie wichtig sind in dieser Situation der Schutz 
oder die Unterstützung anderer Adressat*innen? 
Wenn es zu akuten Bedrohungen kommt, ist der 
Schutz der bedrohten Adressat*innen vorrangig. 
Wenn die diskriminierende Handlung psychische 
Belastungen auslöst, sollte ich Unterstützungsbe-
darfe der betroffenen Adressat*innen nicht ver-
nachlässigen. Es ist abzuwägen, ob sich dies, ggf. 
zeitlich versetzt, mit einem Eingehen auf die dis-
kriminierende Person verträgt.

2.	 �Wie wahrscheinlich ist es, dass ich im gegebenen 
Setting die diskriminierende Person erreichen kann  
(→ Prävention)? Am höchsten ist diese Wahr-
scheinlichkeit bei eher unbedachten Äußerungen 
oder bei Adressat*innen, bei denen die Äußerung 
bzw. das Verhalten in Widerspruch zu anderen ih-
rer Werte oder Anliegen steht; am geringsten bei 
Adressat*innen mit geschlossenen Weltbildern 
und hoher Einbindung in stark diskriminierende 
bzw. organisiert diskriminierende Lebenswelten 
bzw. Communities. Mit einzuberechnen sind auch 
Zeit, Setting und Beziehungsarbeit bzw. Glaub-
würdigkeit in Augen der jeweiligen Adressat*in-
nen. Wenn es unwahrscheinlich ist, sie in diesem 
Setting zu erreichen, sollte ich weniger Raum und 
Aufmerksamkeit auf diesen Versuch verwenden. 
Wenn sie solche Bemühungen nutzen, um ande-
re Adressat*innen zu verletzen, einzuschüchtern 
oder diskriminierende Ideologien zu verbreiten, 
geht es primär um die Frage, wie ich ihren Raum 
und Einfluss begrenzen kann, ggf. auch durch 
Rauswürfe.

3.	 �Wie verteile ich Raum und Aufmerksamkeit? Da-
bei sollte ich das Potenzial, die diskriminierende 
Person zu erreichen, mit Bedarfen betroffener, 
diskriminierungskritischer und ambivalenter Teil-
nehmender abwägen – sowohl mit deren Gewin-
nen, wenn ich die Person erreiche, als auch mit 
ihren Lernbedarfen, ihrem emotionalen Wohlbe-
finden etc. (vertiefend: Debus 2024).

Die folgenden Erwägungen beziehen sich auf Situationen, 
in denen es mir sinnvoll scheint, mich zu bemühen, die dis-
kriminierend handelnde Person zu erreichen.

Je nach Person variiert es, wie stark oder vorsichtig 
Kritik formuliert werden muss, damit sie ankommt. Manche 
Menschen sind hellhörig und zugewandten Formulierungen 
zugänglich, während sie bei stärkerer Konfrontation vor 
Schuldgefühlen und Angst, Fehler zu machen, nicht mehr 
handeln oder in Abwehr kippen. Andere brauchen einen kon-
frontativeren Zugang, um Kritik ernstzunehmen. Sie lassen 
freundliche Hinweise mühelos an sich abperlen.

Wenn ich die diskriminierende Person erreichen will, ist 
relevant, ob die kritisierte Handlung eine (wichtige) Funktion 
für die Person hatte oder nicht. Bei einfacher Unwissen-
heit reicht ggf. Wissensvermittlung. Dies erfordert aber, 
dass die Person mich glaubwürdig findet bzw. ich auf für 
sie glaubwürdige Instanzen verweisen kann. Je stärker das 
angebotene Wissen im Kontrast zum Alltagswissen bzw. 
Aussagen wichtiger Bezugspersonen oder Medien steht, 
desto schwieriger wird dies.

Wenn ich eine subjektive Funktionalität des diskrimi-
nierenden Verhaltens vermute, dann gilt es, dialogisch und 
atmosphärisch eine Idee zu entwickeln, was diese Funktion 
sein könnte, u.a. durch Fragen, Eigenaussagen oder Kontext-
wissen. In vielen Fällen werde ich darauf keine eindeutige 
Antwort finden, aber ich kann dialogisch Suchbewegungen 
vollziehen.

Die Chance, eine Person zu erreichen, bei der diskri-
minierendes Denken oder Handeln eine wichtige Funktion 
erfüllt, steigt, wenn sie sich in ihrem Anliegen gesehen fühlt. 
Dafür versuche ich Anliegen zu identifizieren, die ich im posi-
tiven Sinne anknüpfungsfähig finde, die ich also als legitim 
und förderungswürdig verstehe (s. Kästen sowie Debus 2025).



73

Menschen, mit denen ich keine solchen anknüpfungsfähigen 
Anliegen finden kann oder will, werde ich wahrscheinlich 
nicht erreichen. Wenn wir bzgl. der Beziehungsarbeit bzw. 
der Suche anknüpfungsfähiger Anliegen grundsätzliche 
Probleme mit (größeren Teilen unserer) Zielgruppe haben, 
sollten wir uns mit Optionen von Arbeitsteilung beschäftigen, 
entweder bei heterogenen Zielgruppen im Team oder bzgl. 
der Wahl unserer Zielgruppen.
Wenn ich hingegen anknüpfungsfähige Anliegen finde, läuft 
das häufig auf einen Balance-Akt hinaus: Einerseits ist es 
wichtig, die diskriminierende (Auswirkung der) Handlung zu 
problematisieren und diesbezüglich eine Grenze zu setzen. 
Andererseits hat meine Intervention besonders viel Ver-
änderungspotential, wenn ich wie oben beschrieben das 
anknüpfungsfähige Anliegen würdige und es fördernd auf-
greife (vertiefend: Debus 2025, Kap. 4.3.4 und 5).

Wenn dabei unsere Deutungsangebote mehr Ohnmacht 
‚versprechen‘ als diskriminierende Deutungsangebote (z.B.: 
„Der Kapitalismus ist schuld.“ statt „Die Ausländer/die Fe-
ministinnen/die trans Menschen etc. sind schuld.“), haben 
wir nicht immer kurzfristig vielversprechende Handlungs-
angebote. Auch mein gesellschaftsverändernder Optimismus 
ist derzeit begrenzt.

Dennoch lohnt es sich, mögliche Handlungsschritte zu 
erarbeiten, auch wenn wir das große Ganze (noch) nicht lösen 
können. Oft hilft die Mischung aus Entlastung von indivi-
duellen Versagensgefühlen oder entsprechenden Vorwürfen 
und der Entwicklung erster realistischer Handlungsoptionen.

Gerade in solchen Fällen arbeite ich gerne zusätzlich an 
Umgangsweisen mit Frustration, Unsicherheit, Ohnmacht etc. 
und stärke Kraftquellen und Ressourcen im Umgang damit.

Außerdem hilft es, Möglichkeiten zugewandter, soli-
darischer, nicht-diskriminierender sowie grenzachtender 
Sozialität zu erweitern und ggf. Zugänge zu lebensweltlichen, 
institutionellen oder gesellschaftlichen Vernetzungen zu 
schaffen, die manche der auslösenden Probleme kollektiver 
zu verändern versuchen. Sich nicht alleine zu fühlen, kann 
viele Türen öffnen.

Und überall dort, wo wir Einfluss haben – in Trägern, 
Institutionen, Gewerkschaften oder als anerkannte Expert*in-
nen – sollten wir diesen nutzen, um strukturelle Ursachen 
zu problematisieren, die zur Attraktivität diskriminierender 
Denk- und Handlungsweisen beitragen, und deren Verän-
derung einzufordern. All diese Probleme sind nicht allein 
durch pädagogische Arbeit lösbar – erst recht unter den 
derzeitigen Arbeits- und Lernbedingungen.

Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?



74 Dissens

Verletzlichkeit und 
Diskriminierung –  
Safer und Braver Spaces 
in der Bildungsarbeit 
Katharina Debus und Iven Saadi

1	 Wir haben für diese Publikation den folgenden Text weiterentwickelt und gekürzt, der im Rahmen des Projektes Zusammen_denken, zusammen 
handeln - Spannungsfelder der antisemitismus- und rassismuskritischen Bildung konstruktiv bearbeiten (www.zusammen-denken-handeln.de) 
von BildungsBausteine e.V. (www.bildungsbausteine.org) entstanden ist: Debus, Katharina/Saadi, Iven (2023): Verletzlichkeit und Lernen zu 
Diskriminierung. Anregungen und Gedanken zu Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit. https://www.bildungsbausteine.org/projekte/
zusammen-denken-zusammen-handeln/fachtexte. Dieser basiert auf einem Vortrags-Handout aus der Train-the-Trainer-Weiterbildungsreihe 
Pädagog_innen-Bildung zu geschlechtlicher und sexueller Vielfalt, die wir 2018/19 im Rahmen des Projekts Interventionen für geschlechtliche 
und sexuelle Vielfalt (www.interventionen.dissens.de) von Dissens – Institut für Bildung und Forschung (www.dissens.de) in der Akademie 
Waldschlösschen (www.waldschloesschen.org/) durchgeführt haben. Wir danken allen Kolleg*innen, Teilnehmenden, Förder*innen und Ko-
operationspartner*innen, die durch ihre ermöglichende Arbeit, inhaltlichen Anregungen, Fragen und Feedbacks zur Entstehung der hier vor-
gestellten Gedanken beigetragen haben. In Bezug auf inhaltliche Diskussionsprozesse möchten wir insbesondere Vivien Laumann und Andreas 
Hechler nennen.

2	 Wir verwenden im Zusammenhang dieses Textes die Begriffe Bildungsarbeit und Pädagogik ebenso wie die Begriffe Bildungsarbeiter*innen und 
Pädagog*innen als bedeutungsgleiche Überbegriffe.

Weiterentwicklung und Überarbeitung 20251 

1	 Relevanz von Verletzlichkeit  
durch Diskriminierung und Gewalt  
für Bildungsarbeit 

Diskriminierung und Gewalt bedingen oft besondere Ver-
letzlichkeiten bei Menschen, die ihnen ausgesetzt sind bzw. 
waren. Anders als bei anderen Fragestellungen, bei denen uns 
eine Differenzierung wichtig ist, denken wir im Zusammen-
hang dieses Textes Diskriminierung und Gewalt zusammen, 
da beide zu besonderen Belastungen und Verletzlichkeiten 
führen können, die für Bildungsarbeit2 relevant sind. 

Wir gehen davon aus, dass prinzipiell alle Menschen 
Verletzungen mitbringen. Wenn wir Adultismus mitdenken, 
also die Diskriminierung und das häufige Nicht-Ernstnehmen 
und Überschreiten der Grenzen von Kindern, bringen zudem 
alle Menschen biografisch zumindest in diesem Verhältnis 
Diskriminierungserfahrungen mit. 

Dennoch unterscheiden sich die Widerfahrnisse ab-
hängig von der jeweiligen Biografie sowie gesellschaftlicher 
Positionierung (also: je nachdem, in welchen weiteren Dis-
kriminierungsverhältnissen Menschen strukturell auf der 
diskriminierten oder privilegierten Seite verortet werden). 
Darüber hinaus unterscheiden sich auch die individuellen Um-
gangsweisen und Wünsche an andere Menschen im Umgang 
mit den Verletzungen und Verletzlichkeiten. 

Wenn wir in diesem Text von Verletzlichkeiten sprechen, 
meinen wir in der Regel im Kontext von Diskriminierungswi-
derfahrnissen bzw. Widerfahrnissen psychischer, körperlicher 
oder sexualisierter Gewalt entstandene Verletzlichkeiten. Es 
geht uns nicht um z.B. besondere Empfindlichkeiten, wenn 
Menschen, die Privilegien gewohnt sind, plötzlich als Gleiche 
behandelt werden. Allerdings können wir als Bildungsarbei-
ter*innen nicht immer sicher wissen, welche Gemengelage 
individuell vorliegt. 

Diskriminierungs- und Gewaltwiderfahrnisse können im 
Übrigen auch zu besonderen Stärken und Kompetenzen füh-
ren, die viele Betroffene entwickeln, um die entsprechenden 
Erfahrungen zu verarbeiten. Diese Erkenntnis ist wichtig, um 
Menschen auch in ihren Ressourcen und als Akteur*innen 
wahr- und ernst zu nehmen und sie nicht paternalistisch zu 
passiven, defizitären Opfern zu machen. Es geht uns dabei 
nicht darum, schlimme Widerfahrnisse schönzureden oder 
ihnen rückblickend einen Sinn zu geben, sondern darum, diesen 
Aspekt nicht auszublenden. Sonst besteht das Risiko, Men-
schen in ihrer Handlungsfähigkeit, Kompetenz und Kraft zu 
unterschätzen und sie dadurch (wiederholt) klein zu machen. 
Diese Stärken und Kompetenzen werden in der Bildungsarbeit 
allerdings oft als weniger herausfordernd empfunden, daher 
fokussiert dieser Text das Thema Verletzlichkeit. 

Verletzungen, Verletzlichkeiten und die verschie-
denen Umgangs- bzw. Verarbeitungsweisen spielen eine 
Rolle im Lernen zu Diskriminierung – sowohl in der Kinder- 
und Jugendarbeit als auch in der Erwachsenen- sowie der  
Pädagog*innen- bzw. Fachkräfte-Bildung. Umgangsweisen 
mit Diskriminierung sind oft davon beeinflusst, welchen 

Kurztitel → Safer/Braver Spaces 

http://www.zusammen-denken-handeln.de
http://www.bildungsbausteine.org
https://www.bildungsbausteine.org/projekte/zusammen-denken-zusammen-handeln/fachtexte
https://www.bildungsbausteine.org/projekte/zusammen-denken-zusammen-handeln/fachtexte
http://www.interventionen.dissens.de
http://www.dissens.de
http://www.waldschloesschen.org


Verletzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit 75

Umgang Menschen mit den ihnen widerfahrenen Verletzungen 
erlernt bzw. sich angeeignet haben. 

Dieser Artikel verfolgt das Ziel, zu einem bewussten 
Umgang mit Verletzlichkeit in der Pädagogik zu inspirieren 
und dabei zwischen verschiedenen Optionen des Umgangs 
abzuwägen. Wir werfen dafür zunächst einen Blick auf Aus-
wirkungen von Diskriminierungs- und Gewaltwiderfahrnissen 
auf Individuen (2), stellen die Konzepte von Safer und Braver 
Spaces gegenüber (3), treffen daraus Ableitungen für die 
Bildungsarbeit (4) und schließen mit einem Resümee (5). 

2	 Auswirkungen von Diskriminie-
rungs- und Gewaltwiderfahrnissen 
auf Individuen 

Disclaimer: Wir bedienen uns in diesem Teil bei Anregungen aus 
der Psychologie und Trauma-Therapie. Dabei sollte mitgedacht 
werden, dass wir uns mit diesen Aspekten aus der Perspektive 
der Bildungsarbeit zu Diskriminierung beschäftigt haben und 
keine Expert*innen in den vorgenannten Feldern sind. 

Menschen erleben Diskriminierung und Gewalt auf ganz ver-
schiedenen Ebenen. Dazu zählen körperliche, psychische und 
sexualisierte Gewalt ebenso wie unter anderem kulturelle, 
institutionelle, ökonomische und rechtliche Diskriminierung 
und Gewalt und deren transgenerationale Auswirkungen auch 
auf Kinder, Enkel etc. der Betroffenen (→ Diskriminierung).3 
Dabei können, wie die Forschung rund um Mikroaggressio-
nen zeigt, auch kleine und unabsichtliche Handlungen große 
Diskriminierungswirkungen zeigen, wenn sie sich häufen  
(→ Mikroaggressionen).

3	 Eine Einführung in unser Verständnis von Diskriminierung und Intersektionalität findet sich u.a. im folgenden Videovortrag: Debus, Katharina 
(2021): Diskriminierung und fachliches Handeln in Medizin und Psychologie. Onlinevortrag. Im Rahmen der Veranstaltungsreihe „Rassismus 
und Wissenschaft“ der Medizinischen Hochschule Brandenburg. 17.08.2021. Online unter: https://www.youtube.com/watch?v=q_xR5LJfamg. 
Wir bitten darum, den Korrekturhinweis im Textfeld unten zu beachten. Dort finden sich auch diverse Links zu zitierten Quellen im Vortrag.

4	 Vgl. z.B. www.deutsche-traumastiftung.de/trauma. Letztmalig abgerufen am 6.6.25

5	 Vgl. z.B. https://www.neurologen-und-psychiater-im-netz.org/psychiatrie-psychosomatik-psychotherapie/stoerungen-erkrankungen/post-
traumatische-belastungsstoerung-ptbs. Letztmalig abgerufen am 6.6.25

6	 Vgl. u.a. https://www.neurologen-und-psychiater-im-netz.org/psychiatrie-psychosomatik-psychotherapie/stoerungen-erkrankungen/post-
traumatische-belastungsstoerung-ptbs – auch der Wikipedia-Eintrag bietet aus unserer Sicht einen guten Überblick: https://de.wikipedia.org/
wiki/Posttraumatische_Belastungsst%C3%B6rung. Letztmalig abgerufen am 6.6.25

Verletzlichkeit und Trigger 

Mikroaggressionen und andere Widerfahrnisse weniger sub-
tiler Diskriminierung und Gewalt können Spuren hinterlassen. 
U.a. können sich Diskriminierungs- und Gewaltwiderfahr-
nisse in einer erhöhten Verletzlichkeit von Menschen nie-
derschlagen, oder auch in Traumata und posttraumatischen 
Belastungsstörungen. 

Als Grundlage für Fragen der Bildungsarbeit teilen wir 
hier kurz Arbeitsdefinitionen zu Traumata und posttraumati-
schen Belastungsstörungen, bevor wir auf das Thema Trigger 
eingehen: 

(Psychisches) Trauma: Belastendes Ereignis oder Situa-
tion, die von der betroffenen Person nicht verarbeitet werden 
kann. Dabei kann es um körperliche oder psychische Auslöser 
gehen, von Unfällen über Naturkatastrophen bis zu psychischer, 
körperlicher und sexualisierter Gewalt oder auch Verlust- und 
Vernachlässigungserfahrungen.4 Es kann sich dabei um direkt 
gegen die eigene Person gerichtete oder um beobachtete bzw. 
miterlebte Ereignisse handeln.5

Posttraumatische Belastungsstörung (PTBS): Ein Trauma 
kann – muss aber nicht – zu einer posttraumatischen Belas-
tungsstörung führen, also einer im Nachhinein auftretenden 
psychischen Reaktion auf ein traumatisches Ereignis. Dieses 
Risiko ist besonders groß bei Traumata, die durch Menschen 
hervorgerufen wurden. Eine PTBS kann mit unterschiedlichen 
psychischen und psychosomatischen Symptomen einhergehen, 
u.a. Erinnerungen an das Trauma, Flashbacks, Angsträume, 
sogenannter ‚Übererregbarkeit‘, Schlaflosigkeit, Reizbar-
keit, Konzentrationsschwierigkeiten, erhöhter misstrauischer 
Wachsamkeit/Hypervigilanz, Schreckhaftigkeit, emotionaler 
Stumpfheit (numbing), Gleichgültigkeit und Teilnahmslosigkeit, 
Vermeidungsverhalten, Gedächtnislücken, Hilflosigkeitsgefühle 
und Erschütterung des Ich- und Weltverständnisses.6 

Das Auslösen von Flashbacks, also ein unkontrolliertes 
Wiedererleben (eines Aspekts) der traumatischen Situation 
wird Trigger genannt. Trigger in diesem Sinne sind oft unwäg-
bar, es kann sich um einen Geruch handeln, einen optischen 
Eindruck, ein Wort, eine Geste, eine Interaktion etc. 

Im Kontext der Debatten um diskriminierungs- und ge-
waltsensibles Handeln und damit auch in der Bildungsarbeit 
werden die Begriffe ‚Trigger‘ und ‚triggern‘ zum Teil auch 
verwendet, um etwas zu beschreiben, das schlechte Gefühle 
auslösen, Schmerz und unangenehme Erinnerungen, Traurig-
keit oder Wut aufrufen bzw. an Diskriminierung erinnern kann, 
ohne im engeren Sinne ein Trauma-Trigger zu sein. 

http://www.deutsche-traumastiftung.de/trauma
https://www.neurologen-und-psychiater-im-netz.org/psychiatrie-psychosomatik-psychotherapie/stoerungen-erkrankungen/posttraumatische-belastungsstoerung-ptbs
https://www.neurologen-und-psychiater-im-netz.org/psychiatrie-psychosomatik-psychotherapie/stoerungen-erkrankungen/posttraumatische-belastungsstoerung-ptbs
https://www.neurologen-und-psychiater-im-netz.org/psychiatrie-psychosomatik-psychotherapie/stoerungen-erkrankungen/posttraumatische-belastungsstoerung-ptbs
https://www.neurologen-und-psychiater-im-netz.org/psychiatrie-psychosomatik-psychotherapie/stoerungen-erkrankungen/posttraumatische-belastungsstoerung-ptbs
https://de.wikipedia.org/wiki/Posttraumatische_Belastungsst%C3%B6rung
https://de.wikipedia.org/wiki/Posttraumatische_Belastungsst%C3%B6rung


76 Dissens

Im Unterschied zu der Unwägbarkeit von Trauma-Triggern 
suggeriert diese Debatte, dass Trigger durch diskriminierungs-
sensibles Handeln vermeidbar seien. Triggern wird in diesem 
Kontext zum Teil gleichgesetzt mit einem In-Erinnerung-
Rufen von Diskriminierungs- bzw. Gewaltwiderfahrnissen, 
u.a. auch durch das Benennen (und damit Wiedergeben) 
diskriminierender Worte, Situationen oder Ähnlichem. 
Wir raten dazu, zwischen Triggern im Kontext posttrauma-
tischer Belastungsstörungen und dem anderweitigen Auf-
rufen unangenehmer Gefühle, Erinnerungen und Themen zu 
unterscheiden. Nicht, um diese zu bagatellisieren, sondern 

weil es sich um andere Funktionsweisen handelt, aus denen 
auch andere Umgangsweisen folgen sollten. 

Wir sprechen daher, wenn es nicht um Trigger im Trauma-
Sinne geht, eher von auslösen, anticken oder z.B. auch ‚auf 
einen schlechten Film bringen‘ und entsprechend auch eher 
von Content Warnings (Inhaltswarnungen) anstatt Trigger-
warnungen. Noch lieber stellen wir einfach Transparenz über 
das her, was in der folgenden Einheit passiert, ohne durch 
Worte wie ‚Warnung‘ möglicherweise erhöhte Alarmbereit-
schaft bzw. Verletzlichkeit auszulösen (mehr dazu unten). 

lich fühlen.7 
Victim Blaming8 gegenüber anderen, denen Ähnliches 

passiert ist. Mögliche Funktionen: Ohnmacht überwinden und 
sich handlungsfähig fühlen, um 

7	 Hier sehen wir ein Spannungsfeld zwischen dem berechtigten und von uns unterstützten Wunsch nach der Reduktion von Belastungen und der 
Erwartung, dass alle anderen sich nach den eigenen Bedürfnissen richten müssen, der mangelnden Anerkennung, dass diese Bedürfnisse zwi-
schen verschiedenen Betroffenen stark variieren und dass sie legitimen anderen Interessen widersprechen können, sodass Aushandlungsbedarf 
besteht.

8	 Der Begriff Victim Blaming meint Schuldzuweisungen an die Betroffenen von Diskriminierungs- und Gewalthandlungen für das erlebte Wider-
fahrnis (z.B. „Hättest Du dich nicht soundso angezogen/nicht das und das gesagt/…, dann wäre dir das bestimmt nicht passiert.“) und/oder für 
ihre Wahrnehmung einer Diskriminierungs- und Gewalthandlung (z.B. „Stell dich nicht so an!“ oder „Da bist Du jetzt aber übersensibel.“).

Beispiel heterogener Bewältigungs- bzw. Coping-Strategien bzw. 
Mechanismen und kurze Thesen zu möglichen Funktionen

*	 Vermeidung/Selbstschutz bzgl. Situationen, 
die an das Erlebte erinnern könnten und/oder 
in denen diskriminierende Begriffe etc. zitiert 
werden, Vorsicht. Mögliche Funktion: Schmerz 
bzw. Wahrnehmung von Gefahr verhindern/
reduzieren.  
Variante: Fokus auf die moralische bzw. 
politische Verantwortung anderer Menschen, 
Dinge zu unterlassen, die Schmerzhaftes in Er-
innerung rufen könnten. Mögliche zusätzliche 
Funktionen: sich handlungsfähig fühlen; sich 
durch politische bzw. moralische Begründung 
nicht persönlich empfindlich fühlen.7 

*	 Wiederaufsuchen und Wiederholung ähnlicher 
Situationen. Mögliche Funktion: unbewusste 
Hoffnung, eine positive Gegenerfahrung zu 
machen. 

*	 Sich und andere mit dem Thema konfrontieren, 
darüber sprechen, verletzende Begriffe und 
Erfahrungen benennen, Begriffe empowernd 
umwertend aneignen. Mögliche Funktionen: 
dem Thema bzw. der Verletzung die Macht 
bzw. den Schrecken nehmen; Stärke- bzw. 
Resilienz-Erfahrung; Austausch und gemein-
sames Lernen dazu.  

Variante: anderen Betroffenen abzuverlangen, 
dass sie ebenso konfrontative Umgangsweisen 
anwenden und nicht empfindlich sein sollen. 
Mögliche zusätzliche Funktionen: sich nicht 
alleine fühlen; nicht durch andere an mögliche 
Verletzlichkeiten erinnert werden. 

*	 Einordnung und Analyse des Erlebten. Mög
liche Funktion: durch Verstehen Verfügung  
(im Sinne von Handlungsfähigkeit) erlangen. 

*	 Internalisierung von individueller Verantwor-
tung und Schuld bzgl. der Widerfahrnisse; 
auch in den Varianten: Betonung der eigenen 
Verantwortung; Victim Blaming8 gegenüber 
anderen, denen Ähnliches passiert ist. Mög-
liche Funktionen: Ohnmacht überwinden und 
sich handlungsfähig fühlen, um entsprechende 
Widerfahrnisse zu vermeiden; Wahrnehmung 
von Kontrolle bzgl. zukünftiger Erfahrungen; 
erlebten Schmerz abwehren (auch als Resultat 
von Abspaltung bzw. Verdrängung). 



77Verletzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit 

*	 Selbstablehnung/Selbsthass. Mögliche Funk-
tion: Abwertung und Kritik durch andere vor-
wegnehmen; nicht ständig gegen wiederkeh-
rende Abwertungserfahrungen ankämpfen und 
das Selbstbild dagegen verteidigen müssen. 

*	 Versöhnung. Mögliche Funktionen: loslassen 
können; wichtige nahe Beziehungen nicht auf-
geben oder wiederaufnehmen. 

*	 Integration des Erlebten. 

*	 Die eigene Verletzlichkeit anerkennen und 
Self-Care-/Selbstsorge-Strategien anwenden. 

*	 Die eigene Stärke und Resilienz in den Mittel-
punkt stellen. 

*	 Verdrängung bzw. Abspaltung. Mögliche 
Funktion: Schmerz-Abwehr; Beziehung zu 
Täter*innen sichern. 

*	 Normalisierung des Widerfahrenen. Mögliche 
Funktion: sich nicht als Opfer fühlen; Schmerz 
abwehren; Mitleid oder Schwäche abwehren. 

*	 Wut bzw. Hass gegenüber den verletzenden 
Personen/Strukturen. 

*	 Wut bzw. Hass gegenüber Dritten, u.a. 

	󲐾 a) weniger mächtigen Personen/Strukturen; 

	󲐾 b) Menschen, die das Verletzende in Erinnerung 
rufen, u.a. Bildungsarbeiter*innen, Menschen, 
die von eigenen Opfer-Erfahrungen sprechen, 
oder Menschen, die z.B. Diskriminierung oder 
rape culture kritisieren; 

	󲐾 c) Menschen, die durch ihre Äußerungen oder 
Handlungen Strategien von Normalisierung 
oder der Betonung von Eigenverantwor-
tung unterlaufen. Mögliche Funktionen: sich 
handlungsfähig fühlen oder Schmerz bzw. Wut 

ableiten, ohne in Konflikt mit Täter*innen bzw. 
mächtigeren Strukturen zu treten; Schmerz 
abwehren; eigene Bewältigungsstrategien 
schützen/verteidigen. 

*	 Sehnsucht nach Retter*innen. 

*	 Suche nach Anerkennung bzw. Validierung für 
eigene Verletzungen, Wahrnehmungen und 
Deutungen durch Autoritäten oder Menschen 
mit ähnlicher gesellschaftlicher Positionierung 
(z.B. Geschlecht, Rassismusbetroffenheit, 
Klasse etc.). Mögliche Funktionen: Validierung 
hat besonderes Gewicht; Gegengewicht gegen 
Victim Blaming v.a. durch Täter*innen; Gegen-
gewicht gegen schlechte Erfahrungen. 

*	 Austausch, Bündnisse und Raumgestaltung 
unter Menschen mit ähnlichen Erfahrungen. 
Mögliche Funktionen: sich in Abwesenheit von 
Täter*innengruppen sicherer fühlen; sich  
nicht alleine mit der Erfahrung fühlen; Validie-
rung für eigene Verletzungen, Wahrnehmun-
gen und Deutungen; Verstehen und Einordnen 
der eigenen Erfahrungen; Empowerment 
durch Resonanz und Verbündung; organisier-
te Selbsthilfe, Empowerment bzw. politische 
Organisierung; positive Gegenerfahrungen. 

*	 Verantwortung anderer Menschen für das 
erlebte Unrecht klar herausstellen. Mögliche 
Funktion: Gegengewicht zu Victim Blaming 
(Täter-Opfer-Umkehr), Ausstieg aus der Inter-
nalisierung der Verantwortung bzw. Schuld. 

*	 Kampf um die politische Veränderung von 
Strukturen und/oder Hilfsangebote für andere 
Betroffene, u.a. durch Organisierung. Mögliche 
Funktionen: Handlungsfähigkeit, Prävention.



78 Dissens

Heterogene Coping- bzw. Bewältigungsstrategien 
und -mechanismen und Konsequenzen für die 
Pädagogik 

Menschen können ganz verschiedene Umgangsweisen mit 
Gewalt- und Diskriminierungswiderfahrnissen entwickeln. 
Diese können bewusst oder unbewusst entstehen. Für die 
Frage des Umgangs mit Verletzlichkeit in der Bildungsarbeit 
ist uns wichtig, uns von der Annahme gleicher Wünsche und 
Bedürfnisse bei Betroffenen zu lösen und grundsätzlich von 
Heterogenität auszugehen – was dann in Konsequenz Abwä-
gungen bzgl. des pädagogischen Umgangs erfordert. In den 
Kästen auf Seite 76 und 77 geben wir Beispiele als Grundlage 
für ein besseres Verständnis pädagogischer Situationen und 
mancher Konflikte sowie zur Fundierung konzeptioneller Dis-
kussionen. Dabei benennen wir an einigen Stellen mögliche 
Funktionen, um deutlich zu machen, dass Menschen eventuell 
auch etwas verlieren, wenn sie die entsprechende Umgangs-
weise aufgeben, insbesondere wenn parallel keine Alternative 
erarbeitet wird. Damit wollen wir nicht alle Umgangsweisen 
gleichsetzen – es ist unschwer zu erahnen, dass wir manche 
sinnvoller oder wünschenswerter finden als andere. An dieser 
Stelle geht es uns aber zunächst um Sensibilisierung, also 
darum, den Blick zu weiten, bevor wir Konzepte des pädago-
gischen Umgangs mit Verletzlichkeiten diskutieren. 

Diese Coping-Strategien können in Konflikt miteinander 
geraten. Leicht richtet sich dann die Wut gegen Menschen 
mit anderen Coping-Strategien. In Antidiskriminierungs-De-
batten passiert es immer wieder, dass Menschen mit anderen 
Strategien als den eigenen bzw. denen, die gerade Konjunktur 
haben, als politische Gegner*innen wahrgenommen werden, 
anstatt mögliche Gemeinsamkeiten und Grenzen auszuloten. 
Das kann zu Schmerz und der Verschärfung belastender bzw. 
traumatischer Erfahrungen führen und erschwert Bündnisse, 
die für politische Veränderungen notwendig wären. 

Wir sollten also zunächst anerkennen: Auch Menschen 
mit (ähnlichen) Diskriminierungs- und Gewaltwiderfahrnissen 
sind vielfältig. Sie/wir brauchen nicht alle dasselbe und es gibt 
nicht die eine Strategie, die richtig ist für alle Betroffenen. 
Während für manche Betroffenen Triggerwarnungen bzw. 
Inhaltswarnungen und Vorsicht genau richtig bzw. zumindest 
erwünscht sind, unterläuft ein spürbar vorsichtiges, warnen-
des bis vermeidendes Herangehen die Coping-Strategien 
anderer Betroffener durch das ständige Wiederaufrufen von 
Verletzlichkeit, anstatt Stärke und Resilienz zu betonen. 
Zudem kann für nicht wenige Betroffene der Aufruf zur 
Vermeidung dem Wunsch im Weg stehen, einen ermächti-
genden Umgang mit den schmerzauslösenden Themen zu 
üben. Dies kann sich wie eine Wiederholung von Druck zu 
Verheimlichung und Verschweigen anfühlen.

9	 Vgl. z.B. Mickey ScottBey Jones: https://www.wnccumc.org/files/websites/www/brave+space.pdf. Als Beispiel eines Übertrags in den deutsch-
sprachigen Raum s. https://we.riseup.net/assets/333201/saver+spaces.pdf. [06.06.25].

3	 Safer Spaces und Braver Spaces 
In unserer Wahrnehmung werden in diskriminierungskriti-
schen Debatten in den letzten Jahren oft Safe-Space- bzw. 
Safer-Space-Konzepte betont (wobei sich hier seit dem ur-
sprünglichen Vortrag 2018 einiges in Richtung Braver Spaces 
geöffnet hat). Wir bevorzugen unter diesen beiden Begriffen 
die Idee eines Safer Space, also eines sichereren Raums, da wir 
davon ausgehen, dass komplett sichere Räume (Safe Spaces) 
nicht möglich sind und falsche Versprechungen leisten. 

Safer-Space-Ansätze wurden historisch u.a. in femi-
nistischen und schwul-lesbischen Bewegungen (wir legen 
hier aufgrund des Entstehungskontextes dieses Textes den 
Fokus auf geschlechterpolitische Räume) mit dem Ziel ent-
wickelt, von Diskriminierung betroffenen Menschen ge-
meinsame Schutz-, Rückzugs- und Austauschräume zu 
verschaffen. Dabei hat das Verständnis dieses Konzepts in 
unserer Wahrnehmung einen Wandel durchgemacht. Wir 
erinnern aus früheren Zeiten eher Verständnisse, in denen 
in diesen Räumen durchaus auch Auseinandersetzungen mit 
schmerzhaften Themen als wichtiger Aspekt mit angelegt 
waren, und sich der Begriff safer v.a. auf die Gruppenzu-
sammensetzung bezog. In aktuellen Diskursen fokussieren 
aber in unserer Wahrnehmung Safer Spaces meist vorsichtige 
Umgangsweisen mit möglichen Verletzungen und Traumata 
der Nutzer*innen der Räume. Sie regen dazu an, sorgsam 
miteinander umzugehen und Dinge zu vermeiden, die (Erinne-
rungen an) Verletzungen aufrufen könnten. Sie entsprechen 
unter den im Kasten zu Coping-Strategien genannten eher 
selbstschützenden und vermeidenden Strategien – auf deren 
Grundlage dann einige der anderen Strategien zusätzlich 
möglich sein können. 

Wir wollen das mit einem Konzept von Braver Spaces 
(also ‚mutigeren‘ Räumen) ins Verhältnis setzen, welches 
in den letzten Jahren vor allem in den USA9 in diskriminie-
rungskritischen aktivistischen und pädagogischen Kontexten 
in Auseinandersetzung mit bzw. als Weiterentwicklung von 
Safer-Space-Ansätzen entwickelt wurde. Braver Spaces sind 
in diesem Sinne Räume, die die Nutzer*innen dazu ermutigen 
wollen, sich bewusst aus der Komfortzone herauszubewegen 
und Risiken einzugehen in der Hoffnung auf transformative 
Lernerfahrungen (s.u.). Das ist aber dennoch weit entfernt 
von laissez-faire, ‚alles geht‘. Auch Braver Spaces sind dis-
kriminierungskritische Räume, in denen ein achtsamer Um-
gang mit Diskriminierung stattfindet. Der Fokus wird nur 
etwas stärker auf einen aktiven Umgang mit Differenzen 
oder schmerzhaften Themen gelegt und auf Lernen in diesen 
Differenzen in dem Bewusstsein, dass dabei bei bestem Be-
mühen auch schmerzhafte Fehler geschehen oder auch ganz 
ohne Fehler schmerzhafte Gefühle entstehen können, und in 
dem Wissen, dass all das den Raum etwas weniger sicher in 
Bezug auf Konfrontation mit Schmerz macht (siehe ausführ-
licher unten) (vgl. für ein mögliches Framing → Wünsche). 

https://www.wnccumc.org/files/websites/www/brave+space.pdf
https://we.riseup.net/assets/333201/saver+spaces.pdf


79Verletzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit 

Dies kann, neben Safer Spaces, ein Angebot sein, das trans-
formatives Lernen ermöglicht. Wir meinen damit (in anderen 
Kontexten wird der Begriff auch anders verwendet) ein 
Lernen, das die Beschädigungen, die wir durch Diskrimi-
nierung und Gewalt erfahren haben, nicht bestehen lässt 
und sich dann (z.B. vermeidend oder abstumpfend) darum 
herum organisiert. In transformativen Lernerfahrungen, ist 
stattdessen z.B. durch produktive Konfrontation, positive 
Gegenerfahrungen, Handlungsfähigkeit, Erholung etc. eine 
Verarbeitung von und Wachsen über diese Beschädigungen 
hinaus möglich. 

Kolleg*innen aus der Forschung zu sexualisierter Ge-
walt (Malte Täubrich und Mart Busche) haben uns davon 
berichtet, dass sie analog zur Gegenüberstellung von Safer 
und Braver Spaces auch an den Begriffen ‚Culture of Care‘ 
und ‚Culture of Dare‘ herumgedacht haben. 

Die Begriffe ‚safer‘ und ‚braver‘ meinen wir wertfrei. 
Wir finden Mut nicht grundsätzlich besser als den Wunsch 
nach Sicherheit vor Verletzungen bzw. Selbstsorge und 
Care. Aus unserer Sicht entspricht die Höherbewertung von 
Mut gegenüber Sicherheit androzentrischen Sichtweisen 
(von griechisch andras: der Mann), also Sichtweisen, die 
das, was gesellschaftlich als männlich konstruiert wird (z.B. 
Mut, Heldenhaftigkeit, ein ‚dickes Fell‘) höher bewerten als 
das, was gesellschaftlich als weiblich konstruiert wird (z.B. 
ernstnehmen von Verletzlichkeit, Wunsch nach Sicherheit 
vor Verletzungen, Fürsorglichkeit). Es geht uns nicht darum, 
eines der Konzepte höher zu bewerten als das andere, sondern 
darum, bewusster zwischen verschiedenen Möglichkeiten 
und ihren Potenzialen und Konsequenzen abzuwägen, wenn 
wir konkrete (Lern-)Räume gestalten. 

Die Konzepte kommen darüber hinaus aus aktivistischen 
bzw. Community-Kontexten im Einsatz für mehr Teilhabe, 
Emanzipation und gegen Diskriminierung und gesellschaft-
liche Ungleichheit. Sie können nicht einfach aus diesem 
Kontext herausgelöst werden. Sie sind für die Gestaltung 
pädagogischer bzw. von Bildungsräumen aber relevant und 
inspirierend. Dies gilt primär für Angebote, die sich mit dem 
Ziel gesellschaftlicher Transformation hin zu weniger Dis-
kriminierung und mehr Emanzipation verbunden fühlen und 
emanzipatorisch arbeiten. So sollte das Konzept Braver Space 
nicht etwa in autoritäre Anforderungen an Teilnehmende 
fehlübertragen werden, z.B. im oft autoritär und bewertend 
strukturierten Setting Schule. Adressat*innen sollten sich 
beispielsweise nicht gedrängt fühlen, mutig zu sein und 
einen gelasseneren Diskurs mit hochgradig diskriminieren-
den Äußerungen von Mitschüler*innen zu führen oder (z.B. 
in Seminaren der diskriminierungskritischen Bildung) nicht 
so verletzlich gegenüber autoritären Beschämungen durch 
Seminarleitende zu sein. Die folgenden Überlegungen sind 
insbesondere sinnvoll für Prozesse, die an eigene Emanzipa-
tions- bzw. Transformationsinteressen von Adressat*innen 
bzw. Teilnehmenden anknüpfen. Daher wechseln unsere 
Formulierungen auch zwischen einer pädagogischen und 
einer gesellschaftlichen Veränderungsperspektive hin und her.



*	 durch diesen gemeinsamen Austausch Erkenntnisse,  
Deutungen und eine gemeinsame Sprache für Erfahrungen  
entwickeln, und so zu Consciousness-Raising10 beitragen; 

10	 Consciousness Raising war ein Begriff der 2. Welle der nordamerikanischen Frauenbewegungen und beschrieb einen Prozess, in Frauengruppen 
durch Austausch individueller Erfahrungen zu verstehen, was daran systematisch mit gesellschaftlichen Ungleichheitsverhältnissen verbunden 
ist, und gemeinsam ein anderes Bewusstsein und Empowermentstrategien zu entwickeln.

80 Dissens

Potenziale von Safer und Braver Spaces 

Im Folgenden eine kurze Gegenüberstellung von Safer-Space- und Braver-Space-Konzepten:

Safer Spaces können u.a.:

*	 die Wahrscheinlichkeit schmerzhafter 
diskriminierungsbezogener Widerfahrnisse 
verringern; 

*	 dadurch u.a. diskriminierungsbezogene 
Stressbelastungen 
(Diskriminierungs-/Minderheiten-Stress) 
reduzieren und zu einem größeren 
Sicherheitsgefühl der Anwesenden beitragen; 

*	 Einlassen und Konzentration auf Lernen 
erleichtern, wenn es nicht ständig nötig ist, 
schmerzhafte Erfahrungen abzupuffern  
und zu verarbeiten bzw. in Hab-Acht-Stellung 
zu sein; 

*	 der Vereinzelung von Menschen mit 
bestimmten Diskriminierungs- bzw. Gewalt-
widerfahrnissen entgegenwirken und 
Empowerment u.a. durch eine gemeinsame 
Auseinandersetzung mit individuellen 
Erfahrungen, emotionale Resonanz und Vali
dierung ermöglichen (u.a. wenn Räume  
um bestimmte gemeinsame Erfahrungen bzw. 
Betroffenheiten herum strukturiert sind); 

*	 durch diesen gemeinsamen Austausch Erkenn-
nisse, Deutungen und eine gemeinsame 
Sprache für Erfahrungen entwickeln, und so  
zu Consciousness-Raising beitragen; 

*	 Erfahrungen von Bündnissen und Solidarität 
gegen die erlebte Diskriminierung 
ermöglichen, u.a. unter Menschen mit 
ähnlichen Erfahrungen; 

*	 dabei u.a. auch Alternativen des Umgangs 
untereinander erarbeiten, wenn die 
Betroffenen in anderen Räumen häufig 
in Konkurrenz um die Zuwendung oder 
Akzeptanz der Privilegierten gesetzt 
werden (z.B. Arbeit an solidarischeren 
Umgangsweisen unter Frauen, trans* 
Menschen oder BPoC); 

*	 das Gefühl von Macht- und Einflusslosigkeit 
verringern und zu Empowerment beitragen; 

*	 transformatives Lernen ermöglichen, indem 
Anwesende die Erfahrung machen, sich 
verhältnismäßig sicher und gehalten und in 
ihrer Verletzlichkeit gesehen zu fühlen – das 
kann transformativ Erholung und Heilung 
ermöglichen; 

*	 und indem sie erleben, dass sie verletzende 
Dinge fernhalten/reduzieren und Räume 
gegen sie verteidigen können – das kann 
transformativ Selbstwirksamkeitserfahrungen 
ermöglichen. 



81Verletzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit 

Braver Spaces können u.a.:

*	 mehr Transparenz darüber herstellen, dass es 
angesichts der Komplexität von Diskriminie-
rungsverhältnissen und ihres Zusammenspiels 
nicht möglich ist, sichere Räume zu schaffen, 
und damit falsche Versprechungen von Sicher-
heit vermeiden und einen aktiven Umgang 
damit befördern; 

*	 die Anerkennung dafür fördern, dass das 
Lernen zu und die Überwindung von Diskrimi-
nierung für alle erfordert, sich Auseinander-
setzungen zu stellen, die risikobehaftet und 
unbequem sind und Unwohlsein hervorrufen 
können, sowohl um eigene transformative 
Prozesse als auch bessere Analyse und Ver-
änderungsstrategien zu ermöglichen; 

*	 Mut, Stärke und Bewältigungsressourcen in 
den Vordergrund heben; 

*	 dabei unterstützen, einen aktiven, konstruk-
tiven Umgang mit Traurigkeit, Schmerz, Wut, 
Unsicherheit und Unwohlsein zu entwickeln 
und üben; 

*	 von Harmonie- und Konformitätsanforderungen 
entlasten, u.a. indem sie das Wissen darum  
befördern, dass Differenzen in Meinungen zu 
und Umgangsweisen mit Strategien und Un-
gleichheit unter diskriminierungskritisch Enga-
gierten nicht notwendigerweise ein Problem, 
sondern erwartbar und Teil von Vielfalt sind, 
insbesondere wenn Menschen mit unterschied-
lichen Betroffenheiten und/oder Auseinander-
setzungsgeschichten und/oder Bewältigungs-
strategien zusammenkommen; 

*	 die Anerkennung und positive Gegenerfah-
rungen fördern, dass solche Differenzen sowie 
Konflikte zwar schmerzen können, dass sie 
aber dennoch wertvoll und erkenntnisreich 
sein können, dass sie nicht bedrohlich sein 
müssen und nicht automatisch Gegner*innen-
schaft bedeuten und dennoch Verbundenheit 
und Solidarität möglich sind; 

*	 Raum für Suchbewegungen bieten, wie wir 
mit Gerechtigkeitsforderungen oder Verände-
rungsstrategien, die in Spannung zueinander 
geraten, solidarisch und ggf. anerkennend 
arbeitsteilig umgehen können (→ Wünsche); 

*	 die Aufmerksamkeit dafür fördern, dass 
schmerzhafte ‚Fehler‘ in Lernprozessen zu 
Diskriminierung zwar reduziert werden sollten, 
aber nicht immer vermeidbar sind, erst recht 
nicht in heterogenen Räumen, und dass diese 
Fehler nicht immer/allein auf Fragen von 
Schuld oder Privilegienabsicherung reduzier-
bar sind; 

*	 in einem wohlwollenden und achtsamen Kon-
text den Umgang mit all diesen Herausforde-
rungen üben; 

*	 Bündnisse zwischen Menschen mit verschie-
denen Positionen und Erfahrungen befördern 
– sowohl als persönliches Unterlaufen  
gesellschaftlicher Trennungen und Hierarchi-
sierungen als auch mit politischer Ver- 
änderungsperspektive (u.a. institutionelle 
Veränderungen, Organizing, Bündnisse in 
sozialen Bewegungen etc.); 

*	 sich in einem gehaltenen Rahmen Herausfor-
derungen stellen und ein gewisses emotionales 
Risiko eingehen mit der Chance, darin gute 
Gegenerfahrungen zu früheren Erlebnissen zu 
machen; 

*	 und indem wir erleben, dass möglicherweise 
verletzende Dinge ihre Macht über uns ver-
lieren, wenn wir uns konfrontativ mit ihnen 
auseinandersetzen – die beiden letzten Punkte 
können transformativ ein Wachsen über diese 
Erfahrungen hinaus und neue Perspektiven  
für das eigene Leben und auf das Miteinander 
mit anderen Menschen eröffnen.



82 Dissens

Potenziale von Safer und Braver Spaces
Selbst wenn wir nicht von gemischten Räumen ausgehen und 
nur aus der Perspektive von Menschen mit Diskriminierungs- 
bzw. Gewaltwiderfahrnissen denken, sollten in der Abwägung 
und Umsetzung beider Konzepte verschiedene Spannungs-
felder bedacht werden: Sowohl der Safer- als auch der Bra-
ver-Space-Ansatz können durch Privilegierte zur Abwehr 
genutzt werden: Praktiker*innen einer rassismuskritischen 
Bildung in den USA schildern beispielsweise, wie auch weiße 
Personen, die auf ihr mikroaggressives Verhalten angespro-
chen werden, auf das damit bei ihnen verursachte Unwohlsein 
mit Begriffen wie ‚getriggert werden‘ reagieren und für sich 
ebenfalls Safer Spaces reklamieren. Außerdem können Safer 
Spaces dazu führen, sich mit Diskriminierungsthemen nicht 
mehr beschäftigen zu müssen, weil diese immer Schmerz 
aufrufen können – dieses Argument kann auch instrumentell 
und paternalistisch von in einem Thema Privilegierten zur 
(möglicherweise auch unbewussten) Abwehr ins Feld geführt 
werden (also z.B.: „Das Thema könnte Betroffene triggern, 
deshalb sollten wir nicht darüber sprechen.“). 

Umgekehrt können Braver Spaces, wenn zu einseitig 
(und durchaus auch instrumentell aus Abwehr) ein ‚dickes Fell‘ 
gefordert wird, dazu führen, dass sich Betroffene nicht mehr 
trauen, verletzende Handlungen zu problematisieren und 
sich ggfls. aus den entsprechenden Räumen zurückziehen. 

Außerdem können beide Ansätze unter Betroffenen 
mit unterschiedlichen Bewältigungsstrategien gegenein-
ander gerichtet werden und zu Konstruktionen politischer 
Feind*innenschaft führen unter Menschen, die eigentlich 
Verbündete sein könnten. 

Entsprechend können sich auch politische Kritik, Wut, 
Enttäuschung oder andere Emotionen gegen uns als Bil-
dungsarbeiter*innen richten, wenn wir etwas tun, was die 
persönlichen Bewältigungsmuster der Teilnehmenden in 
Unruhe bringt. 

Es gibt Hinweise, dass ein Fokus auf Verletzlichkeit 
die Resilienz von Menschen, d.h. ihr Vermögen, schwer-
wiegende und belastende Situationen relativ unbeschadet 
durchzustehen, verringern könnte. Studienergebnisse legen 
beispielsweise nahe, dass Trigger- oder Inhaltswarnungen 
in Menschen einen Verletzlichkeits-Modus aktivieren kön-
nen, der sie die betreffenden Inhalte über längere Dauer 
als belastender erleben lässt als ohne vorherige Warnungen 
(Bridgland/Takarangi 2021). Eine auf die Wirkungen von Trig-
gerwarnungen bei traumatisierten Menschen ausgerichtete 
Studie beleuchtet, wie diese dazu beitragen können, dass 
dem erlebten Trauma im eigenen Selbstbild eine zentralere 
Bedeutung beigemessen wird, was für die Therapie von PTBS 
als erschwerender Faktor angesehen wird (Jones et al. 2020). 
Hier ist allerdings wichtig anzumerken, dass die entspre-
chende psychologische Forschung eher am Anfang steht. 
Wir haben dennoch den Eindruck, dass eine Betonung von 
Gefährlichkeit und ein einseitiger Fokus auf Selbstschutz und 
Vermeidung auch in entsprechenden Safer-Space-Konzepten 
es zum Teil erschweren kann, transformative Lernerfahrungen 
zu machen, in denen potenziell schmerzauslösenden Dingen 
Macht genommen wird. 
Umgekehrt kann ein Fokus auf Stärke und Resilienz zur Ver-
drängung der eigenen Verletzungserfahrungen führen, eigene 

Verletzlichkeit als Versagen individualisieren und damit 
Scham und Verschweigen sowie Victim Blaming befördern. 

Untersuchungen von sogenannten post-traumatic-
growth-Prozessen, d.h. erfolgreichen Überwindungen von 
Traumata, verweisen zudem darauf, dass dem Erleben von 
Selbstwirksamkeit eine zentrale Rolle zukommt (z.B. Sheik 
2008). Dies gilt aber v.a. nach einer ersten Erholungsphase 
– hierfür können Safer Spaces ein zentrales Element sein. 
Selbstwirksamkeit kann durch die Erfahrung in Braver Spaces 
ermöglicht werden, bestimmten Themen die Macht zu neh-
men und positive Gegenerfahrungen zu machen, ggf. aber 
auch durch die erfolgreiche Gestaltung und Verteidigung 
von Safer Spaces. 

Wenn alles vermieden werden soll, was Verletzungen 
aufrufen kann, kann dies dazu führen, dass Diskriminierung 
bzw. Gewalt nicht mehr thematisiert und analysiert werden, 
Menschen ihre Erfahrungen nicht mehr aktiv verarbeiten 
können und Veränderungsstrategien erschwert werden. Dis-
kriminierung wird nicht abgebaut, wenn niemand hinschaut. 
Im Gegenteil haben wir es derzeit ohnehin mit Verdeckungs-
mechanismen zu tun, die uns vorspielen, es gäbe in dieser 
Gesellschaft keine Ungleichheit mehr (vgl. z.B. Bitzan 2000, 
Hagemann-White 2006, Debus 2012a). Gerade dies erfordert eine 
explizite Thematisierung von Diskriminierung und Ungleich-
heit und ihrer Auswirkungen. 

Safer-Space-Konzepte können außerdem zu Ausschlüs-
sen und Sich-Nicht-Willkommen-Fühlen von Menschen 
führen, die eher Stärke und Resilienz betonende bzw. (sich) 
mit Diskriminierungsthemen konfrontierende Bewältigungs-
strategien haben, bzw. für die es wichtig ist, möglichst frei 
über Erfahrungen bzw. die dahinterstehenden Ideologien 
etc. sprechen zu können. 

Umgekehrt können Braver-Space-Konzepte aus-
schließend wirken auf Menschen, für die Selbstschutz vor 
schmerzhaften Themen wichtig ist und die ihre Verletzlich-
keit anerkennen und einen gegenseitig achtsamen Umgang 
damit anstreben. 

Wir sehen zudem auch eine geschlechtliche Dimen-
sion bzgl. beider Konzepte: Safer-Space-Konzepte sind 
oft formähnlicher zu traditionellen Weiblichkeitsmustern 
zwischen Anerkennung von Verletzlichkeit, Betonung von 
Verletzlichkeit, dem Bemühen um achtsame Umgangsweisen, 
Fürsorglichkeit, einem Fokus auf Harmonie und Konfliktver-
meidung, einem Wunsch nach Schutz sowie der Ablehnung 
von zu viel Selbstbewusstsein, Konfrontation und Konflikt 
(vgl. u.a. Debus 2012a; Debus i.V., Kap. 8). 

Braver-Space-Konzepte sind oft formähnlicher zu tra-
ditionellen Männlichkeitsmustern zwischen der Betonung 
von Autonomie und Handlungsfähigkeit, einer gewissen 
Wertschätzung von Konflikt, der Aufforderung, für sich 
selbst zu sorgen, und der Abwehr und Abwertung von Ver-
letzlichkeit (vgl. u.a. Stuve/Debus 2012; Debus i.V., Kap. 7). Dabei 
sind Männlichkeitsanforderungen in dieser androzentrischen 
Gesellschaft eng verbunden mit gesellschaftlichen Normen 
z.B. für wirtschaftlichen oder politischen Erfolg, und damit 
auch für andere Geschlechter oft normativ wirksam. Es ist 
davon auszugehen, dass diese Ähnlichkeiten komplexe Ef-
fekte auf die Raumgestaltung, Präferenzen, Aushandlungen 
und das Erleben dieser Räume haben. 



83

Wir sehen auch eine Verknüpfung mit Fragen eingeschränk-
ter bzw. erweiterter Handlungsfähigkeit (→ Subjektive  
Funktionalität): Beide Konzepte können genutzt werden, um 
innerhalb des Status Quo eingeschränkt handlungsfähig zu 
bleiben, also für sich den Eindruck von Handlungsfähigkeit zu 
erzeugen, ohne etwas an den Verhältnissen oder den eigenen 
Umgangsweisen damit zu verbessern. Oder sie können die 
Aneignung erweiterter Handlungsfähigkeit befördern, also 
einer Handlungsfähigkeit, die tatsächlich auch die Ursachen 
gesellschaftlicher Probleme und den eigenen Umgang damit 
so weit adressiert, wie es möglich ist. 

Ein bewusster Umgang mit Intersektionalität kann He-
rausforderungen von Safer Spaces deutlich machen: Einige 
intersektionale Ansätze beschäftigen sich, neben Fragen 
von Mehrfachmarginalisierung, damit, dass die meisten 
Menschen sowohl privilegierte als auch marginalisierte bzw. 
diskriminierte Positionen in sich vereinen und diese Posi-
tionen sich in komplexen Verhältnissen überschneiden und 
beeinflussen (→ Intersektionalität, vgl. für eine Visualisierung 
dieser Komplexität u.a. Debus 2020a; Debus 2023; zum Weiterlesen:  
www.portal-intersektionalitaet.de). Was folgt daraus für die Ge-
staltung von Safer Spaces? Auch in Safer Spaces, die auf eine 
Diskriminierungsdimension fokussieren (z.B. Frauenräume, 
BIPoC-Räume etc.), bringen Menschen ein unterschiedliches 
Erleben von Erfahrungen und Widerfahrnissen sowie unter-
schiedliche Positionierungen hinsichtlich anderer Ungleich-
heitsverhältnisse mit. Wie können unter diesen Umständen 
Räume gestaltet werden, die möglichst sicher für alle sind, 
ohne dass eine ‚Diskriminierungskonkurrenz‘ gefördert wird? 
Welche Konsequenzen hat es und wer wird möglicherweise 
implizit oder explizit ausgeschlossen, wenn gegenseitige Ver-
letzbarkeit, Kontroversität, ‚Störungen‘ oder Privilegiertheit 
als Minderung des Safer Space empfunden werden? 

Auch für Fragen von Bündnissen und Voneinander-Ler-
nen sehen wir gewisse Spannungen in Safer Space-Konzepten: 
Eine Pädagogik, die zu nicht-diskriminierendem Handeln und 
Beiträgen zu gesellschaftlichen Verbesserungen im Kleinen 
wie im Großen befähigen will, sollte auch Bündnisfähigkeit 
zwischen Menschen stärken, die gesellschaftlich verschieden 
positioniert werden, aber gemeinsame Anliegen und Ziele 
haben. Außerdem besteht viel Potenzial darin, von und mit 
Menschen zu lernen, die verschiedene Auseinandersetzungs-
geschichten, gesellschaftliche und individuelle Erfahrungen 
haben, verschiedenen Generationen angehören, unterschied-
liche Ansätze verfolgen etc. Allerdings ist es, desto gemischter 
ein Kontext ist, desto wahrscheinlicher, dass schmerzhafte 
Fehler aus Unwissen oder anderen Auseinandersetzungs-
geschichten bzw. Bewältigungsstrategien passieren. Und 
es ist wahrscheinlicher, dass verschiedene Strategien, die in 
Spannung zueinander stehen, für verschiedene Menschen 
richtig sind. Beides erhöht das Risiko von Verletzungen, 
Enttäuschungen und Konflikten. Es ist für solche gemischten 
Räume notwendig, sich gegenseitig nicht nur auf gesellschaft-
liche Zugehörigkeiten zu reduzieren, sondern – im Wissen 
um die dennoch vorhandene Wirkmacht gesellschaftlicher 

11	 In diesem Sinn verstehen wir auch die aktuell unter dem Begriff emergent space diskutierte Option jenseits der Binarität von entweder safer 
oder braver. Vgl. hierzu z.B. www.nationalsurvivornetwork.org/emergentspace. Zuletzt abgerufen am 6.6.25. 

Dimensionen – auch wohlwollend als Individuen zu begegnen. 
Das erfordert Kraft und ist oft ein Balance-Akt, der sich besser 
in Braver Spaces realisieren lässt, in denen wir bewusst mit 
den entsprechenden Risiken umgehen. 

Wir plädieren grundsätzlich dafür, die Konzepte als 
Spektrum statt als Entweder-Oder-Entscheidung zu behan-
deln11: Wir denken die Raumgestaltung zwischen Safer und 
Braver Spaces nicht als binäre Entscheidung für entweder 
komplett das eine oder andere Konzept, zumal sie aus unserer 
Sicht nicht klar abgrenzbar sind, sondern die Grenzen immer 
wieder verwischen. Uns geht es in diesem Text auch nicht 
darum, dass die Leser*innen in Zukunft mit diesen Begriffen 
hantieren sollen. Vielmehr wollen wir einen konzeptionellen 
Rahmen anbieten, der dabei unterstützen kann, bewuss-
te Entscheidungen zur Raumgestaltung und Abwägungen 
zwischen möglichen Potenzialen und Risiken verschiedener 
Optionen zu treffen. 

Dabei ist uns grundsätzlich wichtig, dass nicht eines 
der beiden Konzepte das pädagogisch oder politisch ‚richti-
gere‘ ist, sondern beide wie auch verschiedene Mischformen 
unterschiedliche Vor- und Nachteile haben, die konstruktiv 
abgewogen werden sollten.

Verletzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit 

http://www.portal-intersektionalitaet.de
http://www.nationalsurvivornetwork.org/emergentspace


84 Dissens

4	 Schlussfolgerungen für die  
Bildungsarbeit zu Diskriminierung 

Was folgt aus diesen Abwägungen für die Gestaltung von Räu-
men und den Umgang mit Verletzlichkeit in der Bildungsarbeit 
zu Diskriminierung? Wir gehen zunächst auf Bildungsarbeit 
insgesamt ein und grenzen diese von Therapie ab und schauen 
dann kurz differenzierend auf die Arbeit mit verschiedenen 
Zielgruppen bzw. in verschiedenen Kontexten. 

Bildungsarbeit versus Therapie – Aufträge und 
Grenzen der Bildungsarbeit im Umgang mit Krisen 
zwischen Überforderung, Schonung und Transfor-
mation 

Pädagogik und Bildungsarbeit sind kein therapeutisches und 
auch kein therapeutisches Selbsthilfe-Setting. Die Grenzen 
können leicht verwischen, sollten aber dennoch klar wahr-
genommen und kommuniziert werden. 

Die Aufgabe von Räumen der Bildungsarbeit ist es, 
Lernerfahrungen zu ermöglichen. Lernen zu Diskriminierung 
hat das Risiko und Potenzial, „Erfahrungen in die Krise [zu] 
führen“ (Haug 1981), indem es die Sicht auf die Welt und die 
eigenen Erfahrungen in Bewegung bringt und diese infolge 
oft neu sortiert werden müssen (→ Emotionen). Ein solches 
Lernen produziert mit hoher Wahrscheinlichkeit Herausfor-
derungen und Anstrengung, die auch Verwirrung und Angst 
auslösen können. 

Es sollte aus diesem und weiteren Gründen im Lernen 
zu Diskriminierung Raum für unterschiedliche Gefühle wie 
Schmerz, Traurigkeit, Wut, Solidarität, Nähe und Glück geben. 
Gerade in Räumen, in denen ein aktiver Umgang mit Verletz-
lichkeit möglich ist, kann transformatives Lernen stattfinden. 

Darüber hinaus kann es Wachstum ermöglichen, persön-
liche Wagnisse einzugehen und Dinge auszuprobieren, die 
jenseits der eigenen Komfortzone liegen. 

Dennoch kann die kritische Auseinandersetzung mit 
Diskriminierung destabilisierend wirken (→ Emotionen), 
insbesondere wenn akute bzw. unbearbeitete chronifizierte 
Traumata vorliegen. 

Es kann transformativ sein, Handlungsfähigkeit im eige-
nen Umgang mit Krisenmomenten zu erlangen bzw. das 
Umgangs-Repertoire zu erweitern. Entsprechend weisen 
nicht wenige Betroffene von Gewalt oder Diskriminierung 
(in der Regel Menschen mit nicht aktuell akuten Traumata) 
Schonhaltungen bewusst zurück, weil sie ihnen Lerngele-
genheiten verbauen und/oder die Handlungsfähigkeit ab-
sprechen. Gerade sie haben oft ein besonderes Interesse an 
transformativen Lernerfahrungen und der Entwicklung von 
Handlungsfähigkeit. Es kann durch solche Erfahrungen bei 
einzelnen Teilnehmenden auch die Erkenntnis reifen, einen 
bestimmten Teil des eigenen Lebens intensiver weiterbe-
arbeiten zu wollen, unter Umständen auch mit professioneller 
therapeutischer Begleitung. Aber die ausgelösten Prozesse 
können auch zu viel sein und an den Bedarfen Betroffener 
von Diskriminierung und Gewalt – zumindest zum aktuellen 
Zeitpunkt – vorbeigehen (→ Emotionen). 

Aus der Anerkennung der Aufträge pädagogischer Räume 
und ihrer Abgrenzung zu Psychotherapie folgt auch, dass 
Bildungsarbeiter*innen und Pädagog*innen gewisse Grenzen 
achten sollten. Wir wollen und sollen Lernen und Wachstum 
ermöglichen. Wir haben aber von unseren Teilnehmenden nicht 
den Auftrag und die Erlaubnis erhalten, in ihre Persönlichkeit 
einzugreifen bzw. (mit Heilungsabsichten) ihre Stabilisierungs-
strategien ins Wanken zu bringen und die meisten von uns sind 
auch nicht dafür ausgebildet, solche Prozesse zu begleiten. 
Wir sollten daher umsichtig mit den möglichen Wirkungen 
unserer Impulse umgehen. 

Einerseits ist es weder Aufgabe noch klassischerweise 
Kompetenz von Bildungsarbeit (in Abgrenzung von Thera-
pie), generell bei akuten Traumata Schutz oder gar Heilung 
zu bieten. Wenn situativ eine erhöhte Belastung ausgelöst 
wird, versuchen wir, Teilnehmenden anzubieten, gemeinsam 
zu sortieren, ob in der aktuellen Situation dieser konkrete 
Raum der richtige ist und welche Angebote wir ihnen machen 
können. Dabei sollten wir eine Care-Haltung zeigen und 
schauen, ob wir bei einem akut aktivierten Trauma bei einer 
Erststabilisierung unterstützen können, aber nicht zu viel 
versprechen und auch klar mit den Grenzen unseres Angebots 
und unserer Kompetenz umgehen. Idealerweise können wir 
die Person mit Ideen unterstützen, wo sie weitere Hilfe finden 
kann, wenn der Bedarf unsere Möglichkeiten in der Situation 
überschreitet. Aber wir können auch nicht zaubern und leider 
nicht jede Situation lösen. 

Pädagog*innen und Bildungsarbeiter*innen können also 
bei aller Care nicht alle Schutz- oder gar Heilungsbedürf-
nisse erfüllen. Erst recht nicht, wenn wir gleichzeitig auch 
Lernen zu Diskriminierung und zu nicht-diskriminierendem 
und diskriminierungskritischem Handeln ermöglichen wollen. 
Bildungsarbeit zu Diskriminierung wird handlungsunfähig, 
wenn sie alle Aktivierungen schlechter Erfahrungen prioritär 
vermeiden will. 

Die andere Seite des Balance-Aktes ist, dass Räume, die 
zu sehr auf Robustheit setzen, oft viele der Menschen aus-
schließen, die durch Diskriminierungserfahrungen besonders 
verletzlich sind. Das wiederholt genau die diskriminierenden 
Strukturen, die wir abbauen wollen, weil es privilegierte 
Menschen wieder im Raumzugang bevorzugt, während Men-
schen mit Diskriminierungs- und Gewaltwiderfahrnissen der 
Zugang erschwert wird. 

Wie sich an den Einerseits-Andererseits-Formulierun-
gen dieses Kapitels erkennen lässt, ist die Abwägung von 
Safer- und Braver-Space-Konzepten bzw. -Elementen in 
der Raumgestaltung in der Bildung zu Diskriminierung also 
geprägt von Balance-Akten zwischen Achtsamkeit und Lern-
angeboten, zwischen Potenzialen und Risiken von Safer und 
Braver Spaces. 

Aus unserer Sicht sollte sich Bildung daher bewusst an 
der Grenze bewegen: Einerseits sollten die Teilnehmenden 
Lerngelegenheiten angeboten bekommen, die durchaus her-
ausfordernd sein können. Andererseits sollten sie Spielräume 
bekommen, sich bestimmten Situationen und Aufgabenstel-
lungen zu entziehen bzw. sich vor zu tiefen Krisen zu schützen 
(→ Emotionen) und sie sollten in Einheiten, die tiefer die eigene 
Psyche berühren (z.B. Biografie-Arbeit), Ausstiegsangebote 
bzw. niedrigschwellige Optionen zur Selbstregulation erhalten 
(z.B. verschiedene Fragen anbieten mit unterschiedlichen 



85

Themenfeldern zur Auswahl, darunter auch welche mit Fokus 
auf eher bestärkende und positive Erlebnisse). Grundsätzlich 
betonen und fördern wir Freiwilligkeit und Selbstregulation 
in der Mitwirkung bei und Umsetzung von Methoden und 
Arbeitsaufträgen (→ Wünsche). 
Dabei bemühen wir uns, z.B. vor dem Angebot und zu Beginn 
der jeweiligen Einheit so transparent wie möglich zu ver-
mitteln, wie wir arbeiten und was wir thematisieren werden. 
So können die Teilnehmenden bei freiwilligen Angeboten für 
sich informierte Entscheidungen treffen, ob sie teilnehmen 
wollen oder dies nicht der richtige Raum für sie ist. Wenn die 
Teilnahme verpflichtend ist, können sie sich einerseits darauf 
einstellen, was sie erwartet, und andererseits den Grad ihrer 
Mitwirkung gestalten und ggf. punktuell aussteigen. Desto 
weniger freiwillig ein Angebot ist, desto umsichtiger sind 
wir mit Belastungsauslösern. Wir bemühen uns grundsätz-
lich, unsere Arbeitsweise gut zu begründen und unseren 
Teilnehmenden mit einer Care-Haltung gegenüberzutreten. 

Abwägungen in der Arbeit  
mit verschiedenen Zielgruppen 

In der Arbeit mit Kindern und Jugendlichen tendieren wir 
deutlich stärker zu saferen Arrangements, erst recht in 
Zwangskontexten12 wie Schulklassen. Hier ist sowohl auf-
grund des Machtverhältnisses zwischen Erwachsenen und 
Kindern/Jugendlichen als auch aufgrund des Verbleibs der 
Teilnehmenden im Zwangskontext nach dem Ende unseres 
Angebots, wenn wir Konflikte oder Abwertungen von Teil-
nehmenden nicht mehr auffangen können, von einer deutlich 
erschwerten Selbstsorgefähigkeit der Adressat*innen aus-
zugehen. Diese Vorsicht gilt in der Arbeit mit Kindern und 
Jugendlichen umso mehr bei Themen, die das Verhältnis zu 
den Eltern negativ berühren können. 

Auch in der Pädagog*innen-Bildung sehen wir einige 
Spezifika: Unter anderem richtet sie sich an Menschen, die 
hohe Macht gegenüber anderen Menschen haben (werden) 
und dabei gleichzeitig oft Ohnmachtserfahrungen machen 
(werden). 

Da uns Diskriminierungs- und Ungleichheitsthemen, die 
uns in Fort- und Weiterbildungen begegnen, auch jederzeit 
in der eigenen Pädagogik und Bildungsarbeit begegnen kön-
nen, ist es aus unserer Sicht besonders wichtig, dass Päda-
gog*innen einen aktiven Umgang mit ihren diesbezüglichen 
Verletzlichkeiten finden. Vermeidung halten wir an dieser 
Stelle für eine nicht dauerhaft funktionale Strategie. Eine 
mangelnde Auseinandersetzung mit den eigenen Verletz-
lichkeiten kann zudem schnell auf Kosten der (zukünftigen) 
Adressat*innen gehen, wenn z.B. aus Vermeidungsgrün-
den bestimmte Thematisierungen für die Adressat*innen 

12	 Mit Zwangskontexten meinen wir hier solche Zusammenhänge, aus denen für die einzelnen Mitglieder ein Austritt oder Wechsel nicht bzw. nur 
unter großen Anstrengungen und/oder Inkaufnahme von z.B. ökonomischen Verlusten möglich ist. Im Kinder- und Jugendalter können dies 
z.B. Schulklassen, Schulen, Stadtviertel oder Familien sein, im Erwachsenenalter – insbesondere bei geringer beruflicher Mobilität – z.B. Er-
werbsarbeitszusammenhänge. Bei pädagogischen Angeboten in Zwangskontexten sollten wir von mindestens gehemmter Freiwilligkeit sowie 
entsprechend beeinflussten Lern- und Beziehungsdynamiken ausgehen und von einem deutlich erhöhten Risiko bzgl. Sanktionen nach Ende der 
Veranstaltung. Zudem können Praktiken wie Benotung durch Lehrkräfte oder Bewertung durch Vorgesetzte Selbstregulation und Selbstfürsorge 
der Teilnehmenden weiter erschweren.

unmöglich werden, der Raum für Emotionen geschlossen 
bleibt, die Bildungsarbeiter*innen überfordert damit sind, 
Emotionen zu halten, oder wenn sich die Verletzlichkeit in 
Aggression gegen Teilnehmende wendet, die verletzliche 
Themen berührt oder aktiviert haben. 

Gleichzeitig sollten Menschen nicht durch hohe Robust-
heitserwartungen aus der Pädagog*innen-Bildung ausge-
schlossen werden, schon aus Gerechtigkeitsgründen – es träfe 
ja gerade wieder zentral Menschen mit Diskriminierungs- und 
Gewaltwiderfahrnissen. Insbesondere aber auch, weil gerade 
Menschen, die bestimmte Diskriminierungs- und Gewalterfah-
rungen gemacht und bearbeitet haben, ihren (zukünftigen) 
Adressat*innen besonders gut Lernangebote zum Umgang 
mit ihren eigenen Widerfahrnissen machen können. Sowieso 
entspricht es nicht unserer Haltung in der emanzipatorischen 
Bildung (→ Emotionen), uns über unsere Teilnehmenden zu 
erheben und ihnen achtlos Schmerz zuzumuten. 

Auch in der Pädagog*innen-Bildung unterscheiden wir 
zudem zwischen freiwilligen und Zwangskontexten, insbe-
sondere in Teams bzw. unter Anwesenheit von Vorgesetzten, 
wenn wir nicht von einer grundsätzlich wohlwollenden und 
solidarischen Haltung und Vertrauen unter den Teilnehmenden 
ausgehen können, die danach weiter miteinander arbeiten 
müssen. In letzteren Fällen gehen wir tendenziell sorgsamer 
mit Belastungsauslösern um und achten noch mehr auf nied-
rigschwellige Möglichkeiten der Selbstregulation. 

Es gilt also, eine Balance zu finden: In der Pädagog*in-
nen-Bildung zu Diskriminierung kann nicht dauerhaft ver-
mieden werden, sich mit eigenen Verletzlichkeiten rund um 
Diskriminierung und Gewalt zu beschäftigen. Dies ginge auf 
Kosten notwendiger Qualifizierungsschritte und auf Kosten 
der (zukünftigen) Adressat*innen. Gleichzeitig sollte auch 
nicht achtlos mit den daraus erwachsenden Belastungspoten-
zialen umgegangen werden und es gilt, die Selbstbestimmung 
und den Selbstschutz der (werdenden) Pädagog*innen zu 
achten. Besondere Umsicht gilt bei allen Zielgruppen in 
Zwangskontexten und in wenig wohlwollenden bzw. konflikt-
haften Umgebungen. 

Verletzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit 



86 Dissens

5	 Resümee13 
In jedem pädagogischen Setting ist davon auszugehen, dass 
Teilnehmende diskriminierungs- und ungleichheitsbezogene 
Verletzungen und Verletzlichkeiten mitbringen. Zugleich sind 
Lernendengruppen auch dann, wenn die Teilnehmenden nach 
einem Diskriminierungsmerkmal betrachtet ähnlich erschei-
nen, intersektional heterogen und in ihren Umgangs- und Be-
wältigungsstrategien vielfältig. Schon vor diesem Hintergrund 
sollten unsere Lernangebote gegen Diskriminierung immer 
Elemente von Safer Spaces und von Braver Spaces enthalten. 

In diesem Sinne plädieren wir dafür, in der Bildungsarbeit 
achtsam, grenzachtend und risikobewusst vorzugehen, aber 
dennoch Herausforderungen und Gelegenheiten für transfor-
matives Lernen anzubieten und Schonhaltungen zu vermeiden. 
Es geht uns weniger darum, bestimmte Begriffe oder Ver-
ständnisse von Safer oder Braver Spaces zu propagieren oder 
die Konzepte in Konkurrenz zueinander zu setzen. Vielmehr 
wollen wir unsere Leser*innen dazu inspirieren, bewusste 
Abwägungen in der Raumgestaltung zu treffen. Diese sollten 
für den jeweiligen Kontext nachvollziehbar kommuniziert 
werden, wofür die hier verwendeten oder ganz andere Begriffe 
hilfreich sein können – oft ist eine einfache Beschreibung 
am besten. Wichtig ist uns, den Wert von Angebotsvielfalt 
bzgl. des Umgangs mit Verletzlichkeit für unterschiedliche 
Bedürfnisse und Lernerfahrungen solidarisch anzuerkennen. 

Ein solcher Umgang mit Verletzlichkeit setzt allerdings 
auch unsere Bereitschaft voraus, mit Krisen aktiv umzu-
gehen und Emotionalität zuzulassen. Und Zeit vorzusehen, 
einen Umgang mit Krisen zu finden. Dies kostet potenziell 
Aufmerksamkeit und Kraft, kann aber auch berührend sein, 
pädagogische Beziehungen und Wirksamkeit verbessern und 
Hoffnung stärken. Wichtig ist, dabei auch auf eigene Kraft-
quellen zu achten und nach Möglichkeit dem Kraftaufwand 
angemessene Arbeitsbedingungen einzufordern. 

13	 Einige der Gedanken aus diesem Text finden sich auch im folgenden Podcast: Klemm, Sarah/Wittenzellner, Ulla/Saadi, Iven/Debus, Katharina 
(2022): Folge #12–14: Lernen zu Diskriminierung I-III. Im Rahmen des Podcasts Alles für Alle – Im Dissens mit den herrschenden Geschlech-
terverhältnissen von Dissens – Institut für Bildung und Forschung. 28.03.2022, 28.04.2022, 06.07.2022. Online unter: https://dissens.de/
podcast.

https://dissens.de/podcast
https://dissens.de/podcast


Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Diskriminierung und Rechtsextremismus 8787 Dissens 87

3
Aktuelle Phänomene 
antiegalitärer 
Geschlechterpolitiken



88 Dissens

Rechte Geschlechterbilder 
Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm

1	 Der Text bietet einen sehr kurzen Überblick über rechtsextreme Geschlechterpolitiken und Pädagogik. Für eine vertiefte Auseinandersetzung 
empfehlen wir zwei Publikationen, die bei Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. entstanden sind: Hechler, Andreas/Stuve, Olaf (Hrsg.) 
(2015): Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Rechts. Opladen, Berlin & Toronto: Verlag Barbara Budrich. URL: https://shop.budrich.de/
produkt/geschlechterreflektierte-paedagogik-gegen-rechts/ [15.08.2025]. Debus, Katharina/Laumann, Vivien (Hrsg.) (2014): Rechtsextre-
mismus, Prävention und Geschlecht. Vielfalt_Macht_Pädagogik. Düsseldorf: Hans-Böckler-Stiftung. URL: https://www.dissens.de/fileadmin/
dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextre-
mismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf [15.08.2025].

Geschlechter- sowie Sexualitäts- und Familienbilder spielen 
in der Ideologie sowie in Politiken der extremen Rechten 
eine bedeutende Rolle. Sie sind eng mit anderen zentralen 
Elementen rechter Ideologie, wie völkischem Nationalismus, 
Rassismus und Antisemitismus, verbunden (Bitzan 2016: 325). 
Sie bilden zudem gerade aufgrund ihrer Anschlussfähigkeit 
an weit verbreitete Normvorstellungen ein Scharnier in den 
gesellschaftlichen Mainstream. In den letzten Jahren wur-
den rechte Positionen zu Geschlechterverhältnissen unter 
Schlagworten wie ‚Umerziehung‘, ‚Homo-Lobby‘, ‚Früh-
sexualisierung‘ oder ‚Genderwahn‘ (wieder) verstärkt in 
die öffentliche Debatte eingebracht und haben zu einer 
Verschiebung dessen beigetragen, was im Hinblick auf die 
genannten Themenfelder diskutiert wird und sagbar ist. 

Auch vor der pädagogischen Arbeit macht diese Diskurs-
verschiebung nicht Halt. In Bildungsformaten mit Kindern, 
Jugendlichen und Erwachsenen begegnen uns Diskursfrag-
mente (extrem) rechter Erzählungen sowie antiegalitäre 
Einstellungen, auch wenn die Personen (meist) nicht der 
rechtsextremen Szene zuzuordnen sind. Für die pädagogische 
Arbeit ist es wichtig, (extrem) rechte Geschlechterpolitiken, 
aktuelle Erzählungen und Akteur*innen zu kennen, um sie 
explizit thematisieren zu können bzw. zu erkennen, wenn sie 
von Kindern, Jugendlichen oder Erwachsenen reproduziert 
werden. Im Folgenden wollen wir zentrale Grundzüge ext-
rem rechter Geschlechterpolitiken und ihre Brückenfunktion 
kurz skizzieren.1 Die darauffolgenden Texte in diesem Teil 
der Broschüre nehmen unterschiedliche Aspekte aktueller 
rechter und antiegalitärer Geschlechterpolitiken in den Blick. 
Dabei geht es uns nicht um eine vollständige Darstellung 
gegenwärtiger (extrem) rechter Diskurse und Mobilisierungen 
zu Geschlecht. Wir rücken vielmehr einzelne Aspekte und 
Themen in den Fokus, die uns und den Fachkräften, mit denen 
wir arbeiten, derzeit besonders häufig begegnen.

Grundzüge extrem rechter Geschlechterpolitiken

Die Geschlechterbilder und -politiken der extremen Rech-
ten beruhen zentral auf der als ‚natürlich‘ konstruierten 
Zweigeschlechtlichkeit und Heterosexualität, die auch ge-
samtgesellschaftlich weiterhin eine der wirkmächtigsten 
Normen darstellt: Menschen lassen sich demzufolge auf 
Grundlage anatomischer Merkmale genau einem von zwei 

Geschlechtern, männlich oder weiblich, eindeutig zuordnen. 
Diese Geschlechtszugehörigkeit wird biologisch begründet, 
bei oder schon vor Geburt zugewiesen und gilt als unver-
änderbar. Von Jungen und Mädchen, Männern und Frauen 
wird erwartet, dass sie sich mit dem ihnen zugeschriebenen 
Geschlecht identifizieren und durch ihr Aussehen und Ver-
halten eindeutig als männlich bzw. weiblich erkennbar sind 
(Hechler/Stuve 2015: 56). Außerdem sollen sie untereinander 
heterosexuelle Beziehungen eingehen sowie Kinder be-
kommen. Dies ist nicht nur ‚natürlicher‘ Wunsch oder Be-
stimmung von heterosexuellen Paaren, sondern dient auch 
dem Erhalt der Gemeinschaft – in extrem rechten Ideologien 
als ‚Volk‘ oder ‚Rasse‘ imaginiert. Die Existenz von trans*, 
inter*, nicht-binären sowie lesbischen, schwulen, bisexuel-
len, pansexuellen, asexuellen und queeren Personen wird 
negiert und unsichtbar gemacht und die Personen selbst 
werden abgewertet und pathologisiert (→ Trans*feindlichkeit,  
→ Geschlechtsbezogene Gewalt).

Die extreme Rechte verknüpft die als biologisch, ‚natür-
lich‘ oder ‚normal‘ konstruierte Zugehörigkeit zu genau einem 
von zwei Geschlechtern mit bestimmten Rollen, Eigenschaften 
und Aufgaben sowie mit den Funktionen der Geschlechter in-
nerhalb der ‚Volksgemeinschaft‘ (Bitzan 2016: 341). Männer und 
Frauen gelten demzufolge als grundlegend verschieden und 
dabei als nicht ‚gleichberechtigt‘, aber ‚gleichwertig‘ (Hechler/
Stuve 2015: 54). Für Frauen steht Mutterschaft im Zentrum, 
sie sollen also die nächste Generation weißer, ‚deutscher‘ 
Kinder gebären und im Einklang mit den nationalistischen 
und rassistischen Ideen der ‚Volksgemeinschaft‘ erziehen 
(ebd.: 342). Männer sollen ihre Familie ernähren und beschüt-
zen sowie die ‚Volksgemeinschaft‘ gegen innere und äußere 
Feind*innen verteidigen. Als Bedrohung von innen gelten 
dabei feministische und queere Kämpfe und Bewegungen, 
angefangen bei den sozialen Bewegungen der 1968er Jahre 
(Weiß 2017), die Anerkennung geschlechtlicher und sexueller 
Vielfalt sowie die Flexibilisierung und Auspluralisierung von 
Geschlechterrollen. Durch feministische Errungenschaften 
sei die ‚natürliche Ordnung‘ durcheinandergeraten, Männer 
verweichlicht und Frauen von ihrer Rolle als Mutter entfernt 
worden. Als Bedrohung von außen sieht die extreme Rechte 
primär Migration (Laumann 2014: 20). Rechte Geschlechterpoli-
tiken werden also „im Kontext von Familienpolitik verhandelt 
und durch eine Verknüpfung mit rassistischen Diskursen 
ideologisch aufgeladen“ (ebd.). Das für die extreme Rechte 

Kurztitel → Rechte Geschlechterbilder

https://shop.budrich.de/produkt/geschlechterreflektierte-paedagogik-gegen-rechts
https://shop.budrich.de/produkt/geschlechterreflektierte-paedagogik-gegen-rechts
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf


Rechte Geschlechterbilder 89

aktuell enorm wichtige Narrativ des ‚Großen Austauschs‘ 
bündelt diese rassistische, sexistische, homo-, trans*- und 
inter*feindliche sowie antisemitische Ideologie. In diesem 
werden sozialer Wandel und Migration nicht als natürliche 
Phänomene von Gesellschaften verstanden. Unter Schlag-
worten wie ‚Staatsfeminismus‘, ‚Umerziehung‘, ‚Homolobby‘ 
und ‚Bevölkerungsaustausch‘ wird vielmehr eine vermeintliche 
Organisation dieses Wandels durch nicht klarer definierte 
‚Eliten‘, den Staat oder explizit Juden*Jüdinnen fantasiert 
(Weiß 2017).

Die beschriebenen Grundzüge sind Grundlage vieler 
(extrem) rechter Geschlechterpolitiken. Gleichzeitig wan-
deln und modernisieren sich auch die Geschlechterbilder 
und -verhältnisse innerhalb der extremen Rechten. Die ge-
lebten Geschlechterrollen und Familienmodelle sind häufig 
pragmatischer und heterogener, als die beschriebenen Ideale 
vermuten lassen. Gleichzeitig kann eine Re-Traditionalisie-
rung von Geschlechterbildern innerhalb der extremen Rechten 
beobachtet werden (Bitzan 2016: 360). 

Trotz der Relevanz extrem rechter Geschlechterbil-
der und -politiken blieben diese in der wissenschaftlichen 
und pädagogischen Auseinandersetzung mit der extremen 
Rechten in Deutschland lange unberücksichtigt (ebd.: 329). 
Seit den 1990er-Jahren hat sich dies sukzessive geändert. 
Extrem rechte Männlichkeits- und Weiblichkeitsbilder sowie 
Vorstellungen von Sexualität und Familie wurden erforscht 
und Ansätze einer geschlechterreflektierten Rechtsextremis-
musprävention entwickelt und erprobt. 

In den Grundzügen unterscheiden sich die beschriebenen 
extrem rechten Geschlechterbilder nicht von Normvorstel-
lungen in weiten Teilen der Gesellschaft. Zweigeschlecht-
lichkeit und Heteronormativität sind tief in gesellschaftlichen 
Strukturen verankert. Sie sind in unseren Sozialisationspro-
zessen relevant, prägen unsere Sprache und Institutionen. 
Die Besonderheit der extremen Rechten ist „die Bündelung, 
qualitative Verschärfung und scheinbar widerspruchsfreie 
ideologische Einbindung jener Einstellungsmerkmale des 
gesellschaftlichen Mainstreams bei gleichzeitiger Radika-
lisierung auf der Handlungsebene“ (Hechler/Stuve 2015: 52). 

Ideologien der extremen Rechten sollten insofern auch 
nicht als gesellschaftlich randständig oder abgegrenzt ge-
dacht werden. Gleichzeitig sind selbstredend nicht alle 
Personen, die heteronormative Grundannahmen verin-
nerlicht haben, extrem rechts. Dass diese Annahmen im 
Alltagsverständnis vieler Menschen weiterhin vorhanden 
sind, verweist weniger auf eine politische Positionierung, 
als auf wirkmächtige Normen und Ungleichheitsverhältnisse  
(→ Diskriminierung). Vielen Menschen fehlt das Wissen über 
geschlechtliche und sexuelle Vielfalt und die gesellschaft-
liche Wirkmächtigkeit von Geschlecht als sozialer Kategorie. 
Eine solche Unwissenheit ist nicht gleichzusetzen mit einer 
aktiven Ablehnung queerer Lebensweisen oder mit extrem 
rechten Weltbildern, sondern verweist u.a. auf Wissens-
lücken, mangelnde Berührungspunkte oder fehlende Aus-
einandersetzung.

Brückendiskurse

Aktuell sind (extrem) rechte Politiken um Geschlecht sehr 
wahrnehmbar und finden breite Zustimmung. Sie sind auch 
Teil einer breiteren antifeministischen Mobilisierung. Unter 
dem Begriff Antifeminismus verstehen wir die explizite 
Gegnerschaft zu feministischen, emanzipatorischen, gleich-
stellungs- und vielfaltsorientierten Geschlechterpolitiken. 
Sie eint häufig der Kern, die oben genannte, vermeint-
lich ‚natürliche‘ Geschlechterordnung (wieder)herstellen zu 
wollen (→ Antifeminismus). Nicht alle antifeministischen 
Akteur*innen sind der extremen Rechten zuzuordnen. Geht 
es beispielsweise um reproduktive Rechte und Schwanger-
schaftsabbruch, verbinden sich extrem rechte Akteur*innen 
mit rechts-konservativen und religiös-fundamentalistischen 
Gruppierungen. 

Extrem rechte Akteur*innen nutzen Themen um Ge-
schlecht ganz bewusst, da sie als Brückendiskurs fungieren: 
„In vehementen Angriffen gegen Feminismus und Gender 
hat die extreme Rechte seit Mitte der 2000er Jahre Themen 
ausgemacht, von denen sie sich Anschluss an Debatten 
um Geschlechterrollen und -verhältnisse im bürgerlichen 
Mainstream verspricht. Die strömungsübergreifende Kam-
pagne zielt nur vorgeblich auf Kursänderungen aktueller 
Familien- und Gleichstellungspolitiken: vielmehr geht es 
der extremen Rechten um Deutungsmacht und Einfluss in 
eben jene Diskurse, von denen sie andernorts ausgeschlos-
sen ist“ (Lang 2015: o.S.). So wird beispielsweise das Thema 
Männlichkeit und Mannsein derzeit viel diskutiert. Viele 
Leitmedien attestieren eine Verunsicherung (junger) Män-
ner, und eine Krise von Männlichkeit. Dies nutzen (extrem) 
rechte Akteur*innen. So spricht AfD-Politiker Maximilian 
Krah auf TikTok davon, dass ‚echte Männer‘ nicht nur an 
die frische Luft gehen sollen sondern auch rechts sind (Der 
Spiegel 2023). Gleiches verkünden maskulinistische Influ-
encer, die das Versprechen von männlicher Resouveräni-
sierung mit (extrem) rechten Politikansätzen verknüpfen  
(→ Maskulinistische Influencer, → Geschlechtsbezogene  
Gewalt). Noch einmal: Nicht alle maskulinistischen Influen-
cer sind rechtsextrem. Ihre Inhalte – größtenteils misogyn, 
sexistisch, antiegalitär und queerfeindlich – reproduzieren 
aber Deutungen der extremen Rechten. Sie sind außerdem ein 
Einstieg für junge Männer in die sogenannte Mannosphäre, 
die wiederum enorme personelle und ideologische Über-
schneidungen mit der extremen Rechten aufweist. Simon 
Strick (2021: 251) bezeichnet die Mannosphäre als den „männ-
lichkeitsmodellierende[n] Flügel der Alternativen Rechten“. 



90 Dissens

Antiegalitäre und (extrem) rechte Geschlechterpolitiken 
gehen weit über klassische rechtsextreme Organisierung 
hinaus. Wir finden hier den Begriff der „Wetterlage“ (Strick 
2021) hilfreich. Simon Strick betont damit, wie sehr politische 
Orientierung auch über das Erleben, Fühlen und Wahrnehmen 
erfolgt. Es geht nicht primär darum, ob Menschen ‚rational 
rechts‘ denken oder extrem rechte Ideologien in Gänze ver-
treten, sondern wie sie sich fühlen und an welche rechten 
Deutungsangebote sie affektiv andocken: „Keine Führerrede, 
kein Fahnenappell oder Störkraft-Konzert sind nötig, um 
Menschen im Narrativ des ‚Großen Austauschs‘, der ‚jüdischen 
Weltverschwörung‘ oder der ‚Machtergreifung durch Femi-
Nazis‘ zu beheimaten. Sie tun es von selbst, aus ihren völlig 
banalen Alltagsbedürfnissen heraus“ (ebd.: 157). Zu diesen 
Alltagsbedürfnissen können beispielsweise Zugehörigkeit, 
Sicherheit, Orientierung und die Legitimierung der eigenen 
Gefühle und Entscheidungen gehören (→ Maskulinistische 
Influencer, → Subjektive Funktionalität).

Diese Gefühlswelten werden besonders in digitalen 
Räumen bedient, in denen eine Vielzahl von Akteur*innen 
(von Pick-up-Artists über Tradwives bis zu maskulinistischen 
Influencern) Geschlecht thematisiert, ohne zwangsläufig 
völkisch-nationalen oder rassistisch-ethnopluralistischen 
Ideen anzuhängen. Gerade auf Ebene der Gefühle wissen 
diese Akteur*innen mit ihren Inszenierungen, ihrer Ansprache 
und ihren Inhalten ihre Zuschauer*innen anzusprechen. Sie 
sind Teil der (extrem) rechten Wetterlage, bilden inhaltlich 
Brücken zu (extrem) rechten Weltbildern und sprechen gleich-
zeitig Personen mit unterschiedlichen Positionierungen an.

Einige Akteur*innen und Erzählungen, die aktuell beson-
ders wirkmächtig sind und die Wetterlage maßgeblich prägen, 
wollen wir in den folgenden Artikeln näher beleuchten. Die 
Themen, die wir herausgreifen, zeichnen sich dadurch aus, 
dass sie in unserer pädagogischen Praxis derzeit besonders 
häufig auftauchen und unsere Zielgruppen beschäftigen. 
Zudem bringen viele der Phänomene neue Fragen und He-
rausforderungen für die Pädagogik mit sich, u.a. durch die 
Rolle, die Soziale Medien dabei einnehmen.

Extreme Rechte und Pädagogik

Zuletzt sei erwähnt, dass auch Pädagogik selbst im Fokus 
extrem rechter Politiken steht. Extrem rechte Akteur*in-
nen versuchen, vielfaltsbejahende Inhalte zu unterbinden, 
beispielsweise indem in einzelnen Schulen, aber auch auf 
politischer Ebene gegen die Thematisierung queerer Familien-
bilder in Rahmenlehrplänen mobil gemacht wird. Sie greifen 
Pädagogik der Vielfalt, Geschlechterreflektierte Pädagogik 
und vielfaltsbejahende Sexualpädagogik als vermeintlich 
nicht kindgerecht (Stichwort ‚Frühsexualisierung‘) an. Sie 
versuchen, den pädagogischen Bereich durch extrem rechte 
Erzieher*innen, Lehrer*innen und Sozialpädagog*innen ex-
plizit zu besetzen. Und sie setzen sich für die Durchsetzung 
realer Sprachverbote an Universitäten und Schulen ein (also 
u.a. für gesetzliche Verbote geschlechterinklusiver Sprache). 
Die pädagogische Arbeit gegen extrem rechte Einstellungen 
darf also Rechtsextremismus nicht nur als etwas Äußerliches 
betrachten, sondern muss die eigenen Strukturen kritisch 
beleuchten und vor Angriffen schützen. Wir verstehen Ge-
schlechterreflektierte Pädagogik in diesem Zusammenhang 
auch als Ausdruck einer ‚wehrhaften Demokratie‘ im Bildungs-
wesen. Wir begreifen pädagogisches Handeln als Praxis im 
Sinne der Menschenrechte, der Gleichstellung und der pluralen 
Gesellschaft (vgl. Deutsches Institut für Menschrechte 2019: 21). In 
Zeiten, in denen rechte Akteur*innen gezielt Bildungsinhalte 
und -einrichtungen angreifen, scheint uns diese Haltung 
besonders wichtig.



Trans*feindlichkeit 91

Trans*feindlichkeit 
Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner 

1	 „Oft denke ich über den Satz ‚Sichtbarkeit ohne Schutz ist eine Falle‘ nach und ehrlich gesagt fällt mir keine bessere Zusammenfassung unserer 
derzeitigen Lage ein... Unser trans* Sein mag zwar sichtbarer geworden sein, aber unsere Menschlichkeit ist das für viele nicht. Vielleicht liegt 
das daran, dass wir in einer Gesellschaft leben, die sich weigert, ihre eigene Fülle und Komplexität zu sehen und zu erkunden“ (eigene Über-
setzung).

“Often, I think about the phrase, ‘visibility without protec-
tion is a trap’, and honestly, I can’t think of a better way to 
summarise our current predicament… Our transness may 
have become more visible, but to many, our humanity has 
not. Perhaps because we live in a society that refuses to see 
and explore the fullness and complexity of its own” (Munroe 
Bergdorf 2023).1

Wenn wir über gegenwärtige antiegalitäre, diskriminie-
rende, vielfaltsfeindliche Geschlechterpolitiken nachdenken, 
fällt kaum ein Thema so sehr ins Auge, wie die eskalierende 
Trans*feindlichkeit, mit der wir es aktuell auf gesellschaft-
licher und politischer Ebene zu tun haben. Die Sichtbarkeit, 
Repräsentation und Anerkennung von trans*, inter* und 
nicht-binären (tin*) Personen haben in den letzten Jahren 
zugenommen – die massive und systematische Abwertung 
von tin* Personen jedoch ebenso. Der von der EU-Grund-
rechteagentur 2024 veröffentlichte Bericht zur Situation von 
lesbischen, schwulen, bisexuellen, trans*, inter* und queeren 
(lsbtiq) Menschen in der EU stellt fest, dass unter den Be-
fragten trans* Frauen mit 64 % und trans* Männer mit 63 
% die höchsten Raten an Diskriminierung erlebten, gefolgt 
von inter* (56 %) sowie nicht-binären und genderdiversen 
Personen (51 %) (European Union Agency for Fundamental Rights 
2024: 32). Für die Bundesrepublik kommt die Leipziger Autori-
tarismus Studie 2024 zu dem Ergebnis, dass 37 % der Deut-
schen eine geschlossene Abwehr von Transgeschlechtlichkeit 
aufweisen (Decker et al. 2024: 167). Die Autor*innen der Studie 
beobachten auch, dass Trans*feindlichkeit derzeit besonders 
stark polarisiert und politisch aufgeladen wird (ebd.: 168). Die 
Existenz, Sichtbarkeit und Anerkennung von tin* Personen 
sind wie nie zuvor Gegenstand gesellschaftlicher Debatten 
geworden. Dies hängt auch damit zusammen, dass Trans*-, 
Inter*- und Queerfeindlichkeit u.a. von extrem rechten Ak-
teur*innen gezielt und erfolgreich für die Mobilisierung und 
Legitimierung ihrer Positionen genutzt werden.

Wir werden im Folgenden die Scharnierfunktion be-
schreiben, die Trans*feindlichkeit gegenwärtig einnimmt, 
sowie die Folgen, die dies hat. Wir konzentrieren uns dabei 
auf Trans*feindlichkeit und meinen damit die Diskriminierung 
aller Menschen, die nicht cisgeschlechtlich sind, also sowohl 
die von trans* Frauen und Männern, als auch die von nicht-
binären Personen. 

Inter*feindlichkeit als Diskriminierung von inter* Men-
schen ist unseres Erachtens teils anders strukturiert und wird 
anders verhandelt als Trans*feindlichkeit. Die Sichtbarkeit 
transgeschlechtlicher Menschen wird derzeit beispielsweise 
massiv diskutiert, während die Existenz intergeschlechtlicher 

Menschen weiterhin eher unsichtbar gemacht, negiert und 
tabuisiert wird. 

Gleichzeitig sind Trans*- und Inter*feindlichkeit stark 
ineinander verflochten und lassen sich nicht klar voneinander 
trennen. Beide dienen letztendlich der Reproduktion und 
dem Erhalt der „normative[n] Endo-Cis-Zweigeschlecht-
lichkeit“ (Fütty 2022: 76), die unsere Gesellschaft strukturiert 
(→ Geschlechterreflektierte Pädagogik). Außerdem gibt es 
Menschen, die sowohl inter* als auch trans* sind. 

Des Weiteren unterscheiden extrem rechte und andere 
trans*feindliche Akteur*innen meist nicht zwischen trans*, 
inter* und nicht-binären Personen. Insofern sind von der 
Diskriminierung und Gewalt, die von diesen Akteur*innen 
ausgehen, häufig auch alle tin* Personen betroffen. Dies ist 
wichtig im Kopf zu behalten, auch wenn wir im Folgenden 
den Fokus auf Trans*feindlichkeit legen und hauptsächlich 
von trans* Personen sprechen.

Die Auswirkungen trans*feindlicher Gewalt und Diskri-
minierung sind intersektional enorm unterschiedlich. So sind 
die Opfer trans*feindlicher Morde in großer Mehrzahl trans* 
Frauen of Color und Schwarze trans* Frauen. Auch armen 
trans* Frauen und trans* Sexarbeiter*innen widerfahren in 
besonders hohem Maße Übergriffe und Gewalt (TGEU 2024).

Darüber hinaus unterscheiden sich trans*feindliche Ge-
walt und Diskriminierung für trans* Frauen, trans* Männer 
und nicht-binäre Personen. So werden trans* Mädchen und 
Frauen besonders stark als Bedrohung für cis endo Mädchen 
und Frauen konstruiert. Ihnen wird vorgeworfen, sich Zugang 
zu Angeboten und Räumen für Mädchen und Frauen zu ver-
schaffen, diese auszunutzen und darin potenziell gefährlich für 
cis endo Mädchen und Frauen zu sein (→ Geschlechtsbezogene 
Gewalt). Trans* Jungen und Männer werden demgegenüber 
häufig nicht ernstgenommen. Insbesondere trans* Jungen wird 
ihr Geschlecht oft abgesprochen und es wird vermutet, sie 
seien nur verwirrt oder in einer Phase. Ihr trans* Sein wird als 
gendernonkonformer Geschlechtsausdruck gedeutet, oder als 
Flucht vor der Rolle als Frau und vor sexistischer Diskriminie-
rung (IDZ Jena 2024: 27). Nicht-binäre Personen werden eben-
falls häufig nicht ernst genommen und unsichtbar gemacht.

Dabei lässt sich beobachten, dass „Formen von TIN*feind-
lichkeit, die Personen sichtbar machen (z.B. Transmisogynie), 
[…] öfter zur politischen Mobilisierung und Agitation genutzt 
[werden] als Formen von TIN*feindlichkeit, die Identitäten 
unsichtbar machen (z.B. Nichtbinär-Feindlichkeit)“ (ebd.: 31). 
Die in aktuellen gesellschaftlichen und politischen Debatten 
geäußerte Trans*feindlichkeit richtet sich daher besonders 
häufig gegen trans* Frauen.

Kurztitel → Trans*feindlichkeit



92 Dissens

Organisierte Trans*feindlichkeit

Um das gegenwärtige Ausmaß und die Bedeutung von 
Trans*feindlichkeit besser zu erfassen, spricht das Institut für 
Demokratie und Zivilgesellschaft (IDZ) Jena von organisierter 
Trans*feindlichkeit: 

„Organisierte Trans*feindlichkeit beschreibt gezielte und 
orchestrierte Handlungen und/oder Kommunikationen mit dem 
politischen Ziel, die naturalisierten Normen der Endo-Cis-Zwei-
geschlechtlichkeit zu erhalten und wahrgenommene Infrage-
stellungen zu sanktionieren. Dabei kommt es insbesondere zu 
Gewalt, Diskriminierung, Abwertungen, Stigmatisierungen und 
Delegitimationen körperlicher und rechtlicher Selbstbestim-
mung von binären und nicht-binären trans* Menschen, aber 
auch weiteren als Bedrohung wahrgenommen Identitäten, etwa 
inter Personen, Drag-Künstler*innen oder weiteren Angehö-
rigen der LSBTQIA*-Communitys sowie ihren Verbündeten“ 
(IDZ Jena 2024: 22). 

Das Konzept verdeutlicht, dass Trans*feindlichkeit einer-
seits ein Diskriminierungs- und Ungleichheitsverhältnis ist, das 
unsere gesamte Gesellschaft strukturiert, wie auch viele weitere 
Diskriminierungsverhältnisse. Andererseits wird organisierte 
Trans*feindlichkeit derzeit von verschiedenen Akteursgruppen 
gezielt politisch genutzt und eingesetzt. Trans* Personen, 
ihre (Selbst-)Organisationen und Verbündeten werden als 
politische Gegner*innen konstruiert, die es zu bekämpfen gilt 
(ebd.: 21). Organisierte Trans*feindlichkeit lässt sich auch als 
Teil von Antifeminismus verstehen.

Trans*feindlichkeit als Scharnierdiskurs

Eine der wichtigsten Akteursgruppen organisierter Trans*feind-
lichkeit ist die extreme Rechte (Freund-Möller/Lundström 2024: 262). 
Sie greift weit verbreitete pathologisierende Vorstellungen auf, 
die trans* Personen als ‚psychisch krank‘ oder ‚verwirrt‘ ansehen 
(Bundesverband Trans* 2024: 16). Die zunehmende Sichtbarkeit 
und Repräsentation von trans* Personen bewertet sie als pro-
blematisch und gefährlich. Ein um sich greifender ‚Trans-Hype‘ 
würde Kinder und Jugendliche in ihrer Identität verwirren und 
zu weitreichenden medizinischen Transitionsschritten drängen. 
Dabei werden falsche Informationen über reale Verläufe sozialer 
und medizinischer Transitionen verbreitet. Fälle von De-Tran-
sitionen, bei denen Menschen Transitionsschritte rückgängig 
machen, werden als vermeintliche Belege dafür herangezogen, 
dass Transitionen zu oft oder zu früh durchgeführt würden. 

Dass die Sichtbarkeit und Repräsentation von trans* 
Personen zugenommen haben, ist jedoch nicht Ausdruck eines 
‚Hypes‘. Es ist das erfreuliche Ergebnis der zunehmenden Ver-
netzung von tin* Personen, der Entstehung von tin* (Selbst-)
Organisationen und ihrer jahrzehntelangen Kämpfe. Es hängt 
auch mit wissenschaftlichen Auseinandersetzungen und mit 
gesellschaftlichen Veränderungen zusammen, beispielsweise 

2	 Dies gilt nicht für alle Gesellschaften weltweit zu jedem historischen Zeitpunkt. Viele Gesellschaften kennen und kannten mehr als Zwei-
geschlechtlichkeit und Heterosexualität. Die Durchsetzung der Zweigeschlechterordnung in großen Teilen der Welt ist auch ein Ergebnis der 
kolonialen Herrschaft europäischer Staaten. Vgl. hierzu z.B. Bundeszentrale für politische Bildung (2018): Kulturelle Alternativen zur Zweige-
schlechterordnung – Vielfalt statt Universalismus. URL: https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/geschlechtliche-vielfalt-trans/245271/
kulturelle-alternativen-zur-zweigeschlechterordnung-vielfalt-statt-universalismus/ [27.08.2025].

mit der gestiegenen Sensibilisierung für die Erfahrungen dis-
kriminierter Gruppen und mit rechtlichen Gleichstellungsmaß-
nahmen, wie der Verabschiedung des Allgemeinen Gleich-
behandlungsgesetzes (AGG) im Jahr 2006. Beratungsstellen 
von und für tin* Personen, denen vorgeworfen wird, junge 
Menschen in eine Richtung zu drängen, sind gerade diejenigen, 
bei denen Kinder, Jugendliche und Erwachsene u.a. bei Fragen 
zu Transitionen Unterstützung finden – ausführlich, differen-
ziert und ohne Druck. Trotz der zunehmenden Sichtbarkeit 
und Versorgung ist insbesondere die Durchführung medizi-
nischer Transitionsschritte weiterhin mit zahlreichen Hürden 
verbunden. Kindern und Jugendlichen werden geschlechts-
angleichende medizinische Maßnahmen erst nach ärztlicher 
Diagnose und längeren Beratungsprozessen ermöglicht. 

Neben den bereits genannten Positionen verknüpft die 
extreme Rechte Trans*feindlichkeit mit verschwörungsideo-
logischen, völkischen, rassistischen und antisemitischen Er-
zählungen (ebd.). Hierzu gehört die Behauptung, es gebe eine 
‚Trans-Lobby‘, die Staat und Gesellschaft beeinflusse und dafür 
verantwortlich sei, dass es heute mehr trans* Personen gebe als 
früher. Außerdem werden trans*feindliche Positionen mit der 
Verschwörungsideologie des ‚Großen Austauschs‘ verknüpft 
(→ Rechte Geschlechterbilder). Diese behauptet, die weiße 
deutsche Bevölkerung werde einerseits ‚von außen‘ durch zu-
nehmende Migration bedroht, andererseits ‚von innen‘ durch 
Feminist*innen und queere Bewegungen, die Menschen davon 
abbrächten, ihre ‚natürlichen‘ Geschlechterrollen zu leben und 
so den Erhalt der ‚Volksgemeinschaft‘ zu gewährleisten. Hinter 
all dem stecke eine machtvolle Elite, die diesen ‚Bevölkerungs-
austausch‘ plane und umsetze. Trans* Personen, insbesondere 
trans* Frauen, werden als Bedrohung dargestellt: für weiße 
cis endo Mädchen und Frauen, aber auch für die ‚natürliche‘ 
Geschlechterordnung, die ‚traditionelle‘ Familie und in der 
Konsequenz für die gesamte ‚Volksgemeinschaft‘ (Behrens et 
al. 2024a, → Geschlechtsbezogene Gewalt). Das Narrativ des 
‚Großen Austauschs‘ verbindet demnach rassistische, anti-
semitische, sexistische, trans*-, inter*- und queerfeindliche 
Erzählungen zu einem ideologischen Gesamtkonstrukt, das in 
gegenwärtigen extrem rechten Szenen (und darüber hinaus) 
eine bedeutende Rolle spielt.

Die genannten Narrative sind nicht neu. Pathologisierung 
und Bedrohungsszenarien sind und waren in unserer Gesell-
schaft immer schon Teil der Abwertung und Diskriminierung 
gegenüber queeren Menschen.2 Viele diskriminierende und pa-
thologisierende Vorstellungen, mit denen tin* Personen heute 
zu kämpfen haben, wurden noch vor einigen Jahrzehnten so 
oder so ähnlich schwulen und lesbischen Menschen entgegen-
gebracht (und werden das teils weiterhin). Und extrem rechte 
Agitation gegen gleichstellungs- und vielfaltsorientierte 
Geschlechterpolitiken richtete sich schon immer auch gegen 
tin* Personen. Neu sind jedoch der explizite und gezielte 
Fokus auf trans* Personen und das oben bereits beschriebene 
Ausmaß organisierter Trans*feindlichkeit.

https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/geschlechtliche-vielfalt-trans/245271/kulturelle-altern
https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/geschlechtliche-vielfalt-trans/245271/kulturelle-altern


9393

Der extremen Rechten gelingen dabei breite Allianzen, u.a. 
mit rechts-konservativen und christlich-fundamentalistischen 
Akteur*innen (Bundesverband Trans* 2024: 38).

Darüber hinaus bilden sie Bündnisse mit trans*feindlichen 
cis Frauengruppen, bzw. Akteur*innen, die sich selbst als 
feministisch verstehen. Diese häufig als TERFs (Trans-Ex-
clusionary Radical Feminists) bezeichneten Personen und 
Gruppierungen vertreten ein biologistisches, binäres Ver-
ständnis von Geschlecht. Sie gehen also davon aus, dass das 
Geschlecht einer Person durch ihre körperlichen Merkmale 
festgelegt werden könnte und sich nicht verändern würde. Ein 
Beispiel für den Erfolg trans*feindlicher Mobilisierungen durch 
Akteur*innen, die sich selbst als Feministinnen bezeichnen, 
ist das im April 2025 gefallene Urteil des britischen Obersten 
Gerichts, laut dem das zentrale britische Gleichstellungsge-
setz nur für cis endo Frauen gilt. Geklagt hatte die Gruppe 
„For Women Scotland“, finanziell unterstützt u.a. von Harry 
Potter-Autorin J.K. Rowling (Die Zeit 2025).

Auch diese (cis) Frauengruppen stellen trans* Frauen 
als Bedrohung für cis endo Mädchen und Frauen dar – völlig 
ungeachtet der Gewalt und Diskriminierung, die insbesondere 
trans* Frauen widerfährt. Darin gehen sie eine ideologische 
Verbindung zur extremen Rechten ein, von der sie sich häufig 
auch nicht klar abgrenzen (Behrens et al. 2024a). Umgekehrt 
werden die Positionen und Aktionen trans*feindlicher (cis) 
Frauengruppen von extrem rechten Akteur*innen begrüßt. 
So sind in Deutschland im Zusammenhang mit trans*feind-
lichen Mobilisierungen durch Frauengruppen beispielsweise 
die Positionen von Alice Schwarzer mit am prominentesten. 
Schwarzer gab 2022 zusammen mit Chantal Louis das Buch 
„Transsexualität: Was ist eine Frau? Was ist ein Mann? – 
Eine Streitschrift“ heraus, das reihenweise trans*feindliche 
Narrative enthält, u.a. die Idee eines ‚Trans-Hypes‘ oder 
‚-Trends‘ (LSVD o.D.). Schwarzers Positionen werden wiederum 
von rechten Autor*innen wie Sophie Fuchs (Compact), Ellen 
Kositza (Sezession) oder Dietmar Mehrens (Junge Freiheit) 
wohlwollend rezipiert und weiter genutzt (Behrens et al. 2024b). 

Themen um Geschlecht und Geschlechterverhältnis-
se erfüllen generell eine Brückenfunktion zwischen extrem 
rechten Ideologien und dem gesellschaftlichen Mainstream 
(→ Rechte Geschlechterbilder). Sie ermöglichen extrem rech-
ten Akteur*innen eine Legitimierung und Verbreitung ihrer 
Positionen im gesellschaftlichen Mainstream. Organisierte 
Trans*feindlichkeit ist hierfür eines der aktuell relevantesten 
Beispiele und die Allianzen extrem rechter Akteur*innen mit 
trans*feindlichen Frauengruppen sind dabei aus unserer Sicht 
besonders frappierend und gefährlich (Behrens et al. 2024a). 

Die Debatte um das Selbstbestimmungsgesetz

Dies zeigt sich anschaulich an der Diskussion um das im 
November 2024 in Kraft getretene „Gesetz über die Selbst-
bestimmung in Bezug auf den Geschlechtseintrag“ (SBGG). 
Das SBGG sollte die lang ersehnte und erkämpfte Reform 
des veralteten und diskriminierenden „Transsexuellenge-
setzes“ (TSG) darstellen. Es ermöglicht trans*, inter* und 
nicht-binären Personen die Änderung des Vornamens und 
Geschlechtseintrags per Selbstauskunft gegenüber dem Stan-
desamt. Schon lange vor der Verabschiedung des Gesetzes 

mobilisierten extrem rechte Akteur*innen gegen die geplan-
ten Änderungen. Sie bezeichneten das Gesetz als staatliche 
Umerziehungsmaßnahme, als Bedrohung für Mädchen- und 
Frauenräume sowie als Gefahr für Kinder und Familien (Behrens 
et al. 2024a, Koch 2023). Sie behaupteten auch, das Gesetz würde 
Kinder und Jugendliche zu medizinischen Transitionsschritten 
drängen – obwohl das Gesetz medizinische Fragen explizit 
nicht regelt (Bundesverband Trans* 2024: 16).

Trans*feindliche Frauengruppen argumentierten ähnlich. 
Noch während der Abstimmung über die Verabschiedung des 
SBGG protestierten vor dem Deutschen Bundestag Frauen, 
die sich selbst als Feministinnen bezeichneten, gegen das 
Gesetz. Sie bezeichneten die geplanten Änderungen u.a. 
als „Rückabwicklung von Frauenrechten“ und als „männer-
dominierte Queer-Ideologie“, die versuche, alles aufzu-
lösen, was sie erkämpft hätten (zitiert nach IDZ Jena 2024: 51). 
Das Magazin EMMA verurteilte das SBGG unterdessen als  
„jugendgefährdend und frauenfeindlich“ (zitiert nach Freund-
Möller/Lundström 2024: 265).

Die gezielte und lautstarke Mobilisierung gegen das 
Selbstbestimmungsgesetz blieb nicht folgenlos. Sie erreich-
te genau das von extrem rechten Akteur*innen verfolgte 
Ziel: eine Verschiebung des Sagbaren und die Verbreitung 
trans*feindlicher Positionen – aber auch darüber hinaus dis-
kriminierender, verengender, rechter Geschlechterbilder – in 
weiten Teilen der politischen und gesellschaftliche Debatte. 
Sie wirkten sich auch auf das letztendlich verabschiedete 
Gesetz aus. So spiegeln verschiedene Teile des Gesetzes die 
trans*feindliche Debatte wider, u.a.:

*	 Wenn innerhalb von zwei Monaten nach Änderung 
des Vornamens und Geschlechtseintrags der  
Aufenthaltstitel einer Person erlischt, werden  
die bereits durchgeführten Änderungen wieder rück- 
gängig gemacht (§ 2 Abs. 4 SBGG). Dies gefährdet 
insbesondere geflüchtete Menschen und reprodu-
ziert die Vorstellung, geflüchtete tin* Personen 
würden nur vorgeben, tin* zu sein, um einen Auf-
enthaltstitel zu erhalten (IDZ Jena 2024: 28). Es 
bringt damit Menschen, die häufig gerade wegen 
ihrer Geschlechtsidentität fliehen mussten, in eine 
unsichere Situation.

*	 Die Selbstauskunft beim Standesamt muss drei  
Monate vorher angemeldet werden (§ 4 SBGG)  
und nach einer Änderung des Vornamens und 
Geschlechtseintrags dürfen diese ein Jahr lang nicht 
erneut geändert werden (§ 5 SBGG). Beide Paragrafen 
beruhen auf der Idee, tin* Personen müssten daran 
gehindert werden, ihren Namen und Geschlechts-
eintrag unüberlegt, spontan und immer wieder aufs 
Neue zu ändern. Tatsächlich gibt es diese mehr
maligen Änderungen kaum, auch in Ländern, die 
bereits seit vielen Jahren ähnliche Gesetze haben, 
wie Argentinien, Malta und Dänemark: „Das große 
„Geschlechterchaos“ ist dort nicht ausgebrochen. 
[…] Das zeigt: Trans* Personen ändern den Ge-
schlechtseintrag nicht ‚aus einer Schnapslaune 
heraus‘. Auch bei einer selbstbestimmten Regelung 

Trans*feindlichkeit 



94 Dissens

treffen trans* Personen eine bewusste, ernsthafte 
und wohlüberlegte Entscheidung“ (Bundesverband 
Trans*/LSVD Bundesverband 2022: 6).

*	 Das Gesetz beinhaltet die Formulierung, dass „die 
Vertragsfreiheit und das Hausrecht des jeweiligen 
Eigentümers oder Besitzers“ unberührt bleiben (§ 
6 Abs. 2 SBGG). Es knüpft damit an die Vorstellung 
an, trans* Frauen würden sich durch eine Änderung 
ihres Geschlechtseintrags Zugang zu Frauenräumen 
verschaffen und lädt dazu ein, sie von diesen aus-
zuschließen. Auch diese Vorstellung beruht nicht 
auf realen Vorkommnissen, sondern auf rechten 
und trans*feindlichen Narrativen.3

*	 Im Spannungs- und Verteidigungsfall werden Än-
derungen des Geschlechtseintrags von ‚männlich‘ 
zu ‚weiblich‘ oder ‚divers‘ sowie die Streichung des 
Geschlechtseintrags nicht umgesetzt. Sie werden 
außerdem rückwirkend bis zu zwei Monate vor 
Beginn des Spannungs- und Verteidigungsfalls wie-
der ausgesetzt (§ 9 SBGG). Dem liegt die Annahme 
zugrunde, trans* Frauen könnten vorgeben, Frauen 
zu sein, um sich der Verteidigung des Landes zu 
entziehen.

Die Debatte um das Selbstbestimmungsgesetz veranschaulicht 
die „ideologische Scharnierfunktion“ (Behrens et al. 2024a) orga-
nisierter Trans*feindlichkeit und die erfolgreiche Verbreitung 
antiegalitärer und (extrem) rechter Geschlechterpolitiken. 
Im Fall des SBGG haben wir es nun mit einem Gesetz zu 
tun, dass tin* Personen an mehreren Stellen unter General-
verdacht stellt, anstatt die Verwirklichung ihrer Rechte zu 
garantieren. Die Debatte um das Gesetz kommt bis heute 
nicht zum Erliegen. So hat die aktuelle Koalition aus CDU/
CSU und SPD angekündigt, das SBGG bis zum 31.07.2026, 
also nur eineinhalb Jahre nach Inkrafttreten, zu evaluieren. 
Dabei wolle sie „einen besonderen Fokus auf die Auswirkungen 
auf Kinder und Jugendliche, die Fristsetzungen zum Wechsel 
des Geschlechtseintrags sowie den wirksamen Schutz von 
Frauen“ legen (Koalitionsvertrag zwischen CDU, CSU und SPD, 21. 
Legislaturperiode: 104). 

3	 Zudem handelt es sich hier um eine klare Verschiebung von Themensetzungen. Es ist absolut richtig, dass weiterhin über patriarchale und 
männliche Gewalt gesprochen werden muss, die sich gegen alle Frauen und Mädchen richtet. In diesem Framing wird diese Debatte aber auf 
dem Rücken von trans* Frauen und Mädchen geführt (→ Geschlechtsbezogene Gewalt).

Die trans*feindlichen Diskurse und Mobilisierungen der 
extremen Rechten, trans*feindlicher Frauengruppen und 
weiterer Akteur*innen sorgen dafür, dass sich tin* Personen 
gesellschaftlich in einer zunehmend bedrohlichen und un-
sicheren Situation befinden. Das betrifft alle Bereiche ihres 
Lebens, u.a. Gesundheitsversorgung, Zugang zu Bildung 
und zum Arbeitsmarkt sowie Gewaltrisiken. Die rechtlichen 
und politischen Fortschritte der letzten Jahrzehnte drohen, 
wieder verloren zu gehen.

Trans*- und Inter*feindlichkeit wirken sich gleichzei-
tig auch auf alle anderen Menschen aus, nicht zuletzt auf 
cis- und endogeschlechtliche Frauen. Dies zeigte sich bei-
spielsweise in den Angriffen gegen die algerische Boxerin 
Imane Khelif bei den Olympischen Spielen 2024. Nachdem 
Khelif im Viertelfinale ihrer Gewichtsklasse ihre italienische 
Konkurrentin geschlagen hatte, flammte eine Diskussion auf, 
die ihr unterstellte, eine trans* Frau zu sein. Eine prominente 
Riege trans*feindlicher, rechter und konservativer Stimmen 
– von US-Präsident Donald Trump, über die italienische 
Ministerpräsidentin Giorgia Meloni und den CDU-Bundes-
tagsabgeordneten Christoph Ploß, bis hin zu J.K. Rowling – 
bezeichnete Kehlif als trans* Frau oder Mann (queer.de 2024). 
Imane Khelif ist eine cis Frau. Sie wurde 2023 von einem von 
Russland dominierten Box-Verband wegen eines angeblichen 
Gen-Tests von der Teilnahme an dessen Weltmeisterschaft 
disqualifiziert. Sowohl der Verband als auch der Test wer-
den vom Internationalen Olympischen Komitee (IOC) nicht 
anerkannt (IDZ Jena 2024: 54). Doch das änderte nichts an 
dem trans*feindlichen, antifeministischen Shitstorm, dem 
Khelif sich im Anschluss an ihren Sieg ausgesetzt sah. Dies 
ist einerseits ein Beispiel für die Konsequenzen, die es für cis 
endo Frauen haben kann, wenn Geschlecht rein biologistisch 
und binär gedacht wird. Andererseits wird hier auch die Ver-
schränkung mit rassistischer Diskriminierung deutlich: „Die 
algerische Boxerin wird als Gefahr für ihre weiße italienische 
Kontrahentin konstruiert, weil sie zu männlich für eine (cis) 
Frau sei und ihre sportliche Überlegenheit als Bedrohung für 
weiße cis Frauen interpretiert“ (ebd.: 55).

Die zunehmenden Angriffe auf tin* Personen sind daher 
immer auch Angriffe auf die geschlechtliche, sexuelle, körper-
liche und reproduktive Selbstbestimmung aller Menschen. 
Die Verteidigung der Rechte von tin* Personen ist Teil der 
Verteidigung einer demokratischen, pluralen Gesellschaft. Für 
die pädagogische Arbeit bedeutet dies, dass der Schutz, die 
Unterstützung und die Entlastung von tin* Personen zentraler 
Bestandteil jeder geschlechterreflektierten, diskriminierungs-
kritischen Praxis sein müssen – heute mehr denn je.



(Neue) Spielarten des Antifeminismus 95

(Neue) Spielarten des 
Antifeminismus 
Johanna Rükgauer 

1	 Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. (Hrsg.) (2023): Pädagogische Handreichung. Zwischen Sensibilisierung und Handlung in der 
Bildungsarbeit zu Antifeminismus. URL: https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/AnBeg/padgog_antifeminismus.
PDF [25.08.2025].

Was ist Antifeminismus und in welcher Form tritt er auf? 
Wie unterscheidet er sich von Feminismus? Was will Anti-
feminismus? Dissens – Institut für Bildung und Forschung 
e.V. hat sich dieser Frage im Jahr 2023 in einer eigenen 
Handreichung angenommen.1 Ausgehend von den Beiträgen 
dieser Veröffentlichung möchte ich das Thema umreißen 
und anschließend auf das Phänomen Tradwives eingehen. 
Denn Antifeminismus hat – genauso wie die (extreme) 
Rechte – Konjunktur und entwickelt sich im digitalen Zeit-
alter stetig fort. 

Feminismus und Antifeminismus: Unterschiede 
und Kontinuitäten 

Wie das Wort schon verrät, bildet Feminismus den zentralen 
Bezugspunkt und das Feindbild des Antifeminismus. Femi-
nismus wendet sich als emanzipatorische Bewegung gegen 
patriarchale Verhältnisse und tritt dabei je nach historischem 
und lokalem Kontext unterschiedlich in Erscheinung. Anti-
feminismus kann als Gegenentwurf zu genau diesen Kämpfen 
und ihren Erfolgen verstanden werden. Nicht jeder Feminismus 
ist dabei gleich emanzipatorisch und nicht jede Kritik an einem 
feministischen Ansatz deshalb gleich antifeministisch. Anti-
feminismus wendet sich – oft gewaltvoll – gegen die Emanzi-
pation von Frauen, trans*, inter*, queeren und nicht-binären 
Menschen (femPI et al. 2022). Er kann deshalb gegenwärtig vor 
allem als Gegenbegriff zu einem herrschaftskritischen und 
intersektionalen (→ Intersektionalität) Feminismus verstanden 
werden (Beck 2020). 

Zwar ist Antifeminismus vor allem in den letzten Jahren 
in aller Munde, das Phänomen ist aber kein neues. Der Begriff 
als solcher geht auf Hedwig Dohm zurück, die schon 1902 
den Antifeminismus parallel zum Antisemitismus entwarf 
und kritisierte (Planert 1998; Blum 2019). Dohm nutzte den 
Begriff, um das Unbehagen der Männer zu beschreiben, die 
ihre Privilegien durch die zunehmende Emanzipation von 
Frauen im Kaiserreich in Gefahr sahen. Mit der sogenannten 
Frauenfrage stellten sie diese Gleichstellungen in Frage und 
bekämpften sie teils mit harten Bandagen. Silvia Federici 
(2017) verfolgt die Spuren des Antifeminismus sogar zurück 
bis ins Mittelalter und beschreibt, wie dieser maßgeblich das 
Denken prägte und sich in Kolonialisierung und Hexenver-
brennungen zeigte. 

Dimensionen des Antifeminismus 

Damals wie heute wendet sich Antifeminismus also gegen die 
Liberalisierung der heteronormativen und patriarchalen Ge-
schlechterverhältnisse. Diese normieren innerhalb der Gesell-
schaft, wie Macht, Privilegien und der Zugang zu Ressourcen 
verteilt werden. Geschlecht, aber auch sexuelle Orientierung, 
funktionieren als Platzanweiser innerhalb einer hierarchi-
sierten Gesellschaft. Diese Ungleichheiten sind tief in die 
Struktur der Gesellschaft eingeschrieben. Sie drücken sich in 
individuellem Handeln aus, sind aber auch institutionalisiert. 
Diese Verhältnisse sind historisch gewachsen und erscheinen 
vielen Menschen deshalb als ‚normal‘. Antifeminismus geht es 
darum, diese Ungleichheitsverhältnisse als natürlich und richtig 
zu legitimieren, die gefühlte ‚Normalität‘ also zu bestärken. 

Damit einher geht die Verteidigung eines heteronorma-
tiven und patriarchalen Weltbildes. Das beinhaltet die Vor-
stellung, es gäbe zwei komplementäre Geschlechter (cis- und 
endogeschlechtliche Männer und Frauen), die sich gegenseitig 
begehrten (Heterosexualität), bestimmte Rollen einnähmen 
und geschlechterspezifische Eigenschaften besäßen (femPI et 
al. 2022). Deshalb seien Frauen Männern (natur- oder gott-
gegeben) hierarchisch unterstellt und unterlegen. Nicht jede 
Person, die diese Überzeugungen besitzt, ist sofort anti-
feministisch. Es ist vielmehr ein gesellschaftlich verbreitetes 
Weltbild. Gerade das macht antifeministische Akteur*innen, 
ihre Ideologie und Interventionen so anschlussfähig. 

Henninger (2020) verweist außerdem darauf, dass es 
ganz verschiedene Spielarten von Antifeminismus gibt. Denn 
antifeministische Narrative funktionieren auch immer gemein-
sam mit anderen Diskriminierungsverhältnissen, zum Beispiel 
Ableismus oder Antiziganismus. Diese Verhältnisse und ihre 
Narrative verweisen aufeinander und verstärken sich. In ihrer 
Unterschiedlichkeit vermögen es antifeministische Narrative, 
verschiedene Gruppen anzusprechen und dadurch sowohl in 
der Breite Anschlussfähigkeit zu erzeugen, als auch zwischen 
verschiedenen Gruppierungen als Bindeglied zu fungieren. Wir 
sehen hier schon: Antifeminismus ist ein komplexes Phänomen. 
In Forschung und Praxis wird Antifeminismus deshalb als (1) 
Ideologie, (2) eine Mobilisierung bzw. Bewegung und (3) als 
eine Strategie der (extremen) Rechten zur politischen Inter-
vention verstanden (ebd.). 

Kurztitel → Antifeminismus 

https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/AnBeg/padgog_antifeminismus.PDF
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/AnBeg/padgog_antifeminismus.PDF


96 Dissens

Die antifeministische Konjunktur 

Antifeministische Einstellungen haben in Deutschland etwa 
ein Viertel der Bevölkerung, wie die Leipziger Autoritarismus 
Studien (Decker et al. 2024) zeigen. Sie sind so prävalent, dass sie 
selbst in Milieus aufzufinden sind, die vermeintlich progressiv 
wirken (Kalkstein et al. 2022). Besonders weit verbreitet sind 
trans*feindliche Einstellungen: 37 % der Bevölkerung weisen 
eine geschlossene Abwehr von Transgeschlechtlichkeit auf. 
Beide Einstellungsmuster sind besonders politisch aufgeladen, 
entfachen also eine starke emotionale Reaktion. Und das ist 
nicht nur ein deutsches Phänomen. Vielmehr scheint Antife-
minismus derzeit global Konjunktur zu haben. Überall auf der 
Welt wird gegen ‚Gender‘ und die Errungenschaften lokaler 
feministischer Kämpfe mobilisiert (Gago 2020). Dabei werden 
auch und vor allem trans* Menschen zum Feindbild gemacht 
(Reyes et al. 2023). Aber warum haben gerade antifeministische 
Einstellungen derzeit so Aufschwung? 

Wir erinnern uns: Grundsätzlich können antifeministische 
Ideologie und ihre Narrative sehr einfach an gesellschaftlich 
verbreitete Weltbilder anknüpfen. Wie Henninger (2020) zu-
sammenfasst, greifen antifeministische Akteur*innen gezielt 
Irritationen auf, die durch den gesellschaftlichen Wandel im 
Hinblick auf Geschlechterverhältnisse entstehen. Liberalisie-
rungen – etwa die Öffnung der Ehe oder die mediale Sicht-
barkeit vielfältiger Geschlechtsidentitäten – stellen tradierte 
Vorstellungen der Geschlechterordnung infrage. Gleichzeitig 
führen materielle Entwicklungen unter liberalen Vorzeichen 
nicht nur zu einer Erweiterung individueller Handlungsspiel-
räume, sondern auch zum Abbau alter Ordnungsmuster. Im 
Zuge neoliberaler Umstrukturierung und Unterhöhlung von Er-
rungenschaften der Arbeiter*innenbewegungen werden wohl-
fahrtsstaatliche Sicherungssysteme abgebaut. Lohnniveaus 
verändern sich derart, dass Einernährerfamilienmodelle nicht 
mehr tragfähig sind. Damit entstehen reale Prekarisierungs-
erfahrungen und widersprüchliche gesellschaftliche Erwar-
tungen, die von antifeministischen Narrativen aufgenommen 
und politisiert werden. 

Gleichzeitig ist die weite Verbreitung antifeministischer 
Einstellungen auch als Erfolg einer breiten Bewegung zu ver-
stehen, die in Europa schon seit den 1990er Jahren gezielt 
gegen ‚Gender‘ mobilisiert. Dabei ist das Feindbild ‚Gender‘ oft 
schwammig und opportun, deshalb können unter ihm breite 
Allianzen von Akteur*innen mit unterschiedlichsten Weltan-
schauungen vereint werden. Nicht zuletzt etwa junge Konser-
vative, christliche Fundamentalist*innen bis hin zu (extrem) 
rechten Akteur*innen nutzen Antifeminismus strategisch, um 
in den gesellschaftlichen Diskurs einzugreifen. Für die (extreme) 
Rechte stellt Antifeminismus ein „Kernelement [der] Ideologien 
der Ungleichheit“ (Henninger 2020: 27) dar und eine zentrale 
Strategie im Kampf um die gesellschaftliche Hegemonie. 
Damit wird Antifeminismus zum strategischen Angriff auf die 
Demokratie. Rechte, antifeministische Geschlechterpolitiken 
wirken auf eine Retraditionalisierung der heteronormativen 

2	 Beispiele sind Andrew Tate oder das deutschsprachige Podcast-Duo Hoss und Hopf.

Geschlechterordnung hin. Denn innerhalb der rechten Ideo-
logie bedeutet die heterosexuelle Kleinfamilie die Keimzelle 
der Nation bzw. des Volkes (→ Rechte Geschlechterbilder). 

Zu betonen ist auch die Bedeutung der Sozialen Medien 
für die Verbreitung antifeministischer Ideologie. Antifeminis-
tische Akteur*innen können dort schnell und ungestört von 
moderierenden Kräften ihre Inhalte mit einem breiten Pub-
likum teilen. Die algorithmischen Logiken fördern außerdem 
besonders emotionalisierende Inhalte und ‚Aufreger‘. Gerade 
die (extreme) Rechte hat dieses Potenzial erkannt und nutzt 
es strategisch zur Mobilisierung und Streuung ihrer (antife-
ministischen) Inhalte (Fielitz und Marcks 2020). 

Antifeministische Frauen und (extrem) rechte  
Geschlechterpolitiken 

Antifeminismus schafft es, durch seine vielfältigen Spielwei-
sen eine Vielzahl von Menschen anzusprechen. Auch weiße, 
cis- und endogeschlechtliche Frauen haben innerhalb einer 
tradierten Geschlechterordnung eine Machtposition inne, etwa 
über migrantisierte Frauen, trans* und inter* Frauen oder 
andere queere Menschen. Deshalb haben auch einige Frauen 
Interesse am Erhalt der patriarchalen Ordnung (Manne 2018). 

Es ist so kein Widerspruch, dass auch Frauen das öffentli-
che Bild der (extremen) Rechten prägen, wie etwa Alice Weidel 
für die AfD. In diesem Kontext treten rechte antifeministische 
Geschlechterpolitiken eng verwoben mit rassistischen Poli-
tiken und Narrativen auf. Juliane Lang (2018) zeigt etwa die 
unterschiedlichen Formen dieser Verzahnung auf und wie sie 
in widersprüchlicher, oft auch irritierender Weise Bezug auf 
feministische Diskussionen und Kämpfe nehmen. Feminismus 
bedrohe Frauen, weil er den Schutz durch einen starken Staat 
schwäche und sie in männliche Rollen dränge – vor allem in 
den Beruf und weg vom Zuhause. (Extrem) rechte Frauen be-
anspruchen deshalb mittlerweile auch den Titel der ‚wahren 
Feministinnen‘ für sich. Dabei lehnen sie den Feminismus ra-
dikal ab und behaupten, für die wahren Anliegen ‚der Frauen‘ 
einzutreten. Einher geht dies binärgeschlechtlich mit einem 
Appell zur wehrhaften Männlichkeit, also dass Männer aus 
ihrer ‚Verweichlichung‘ wieder zurück zu echter Männlichkeit 
finden müssten und so wieder zu Beschützern der Frauen 
werden sollten. 

Tradwives: Zwischen Antifeminismus und (extrem) 
rechten Geschlechterpolitiken 

Das Phänomen antifeministischer Frauen setzt sich im di-
gitalen Raum fort. Neben Manfluencern, also Influencern, 
die autoritäre und gewaltvolle Männlichkeiten propagieren  
(→ Maskulinistische Influencer),2 haben auch junge Frauen 
den digitalen Raum als Echokammer für sich entdeckt. 
Als Gegenentwurf zu ‚starker‘ und tradierter Männlichkeit 



97

inszenieren sich sogenannte Tradwives3 auf Instagram, Tik-
Tok und Pinterest als züchtige Hausfrauen und verbreiten 
damit sowohl überkommen geglaubte Frauenbilder als auch 
(extrem) rechte Geschlechterpolitiken. 

Wie Viktoria Rösch (2025) aufzeigt, präsentieren sich 
Tradwives ohne Ecken und Kanten. Sie werden so zur Folie 
eines stereotypen Frauenbildes innerhalb eines idealisierten 
Geschlechterverhältnisses. Sie unterwerfen sich männlicher 
Dominanz, also ihren Ehemännern, und gehen ihrer als 
natürlich entworfenen Aufgabe nach: dem Mutter-Sein. 
Denn Mutterschaft stellt laut Tradwives die Essenz der 
Weiblichkeit dar. 

Das verweist auf ein echtes Problem, denn in der mo-
dernen Gesellschaft wird das Mutter-Sein tendenziell ab-
gewertet. Mütter werden nun nicht mehr durch die Familie in 
die Gesellschaft integriert, sie sollen sich obendrein auch auf 
dem Arbeitsmarkt beweisen (Reusch 2021). Um Anerkennung 
zu erlangen, müssen sie kaum erreichbare Anforderungen 
erfüllen: Sie sollen gute Mütter und erfolgreiche Berufstätige 
sein (→ Geschlechterreflektierte Pädagogik). Hier greift die 
(extrem) rechte Geschlechterpolitik geschickt ein: Sie ver-
spricht eine neue Aufwertung der Mutterschaft sowie die 
Freiheit, sich für (genau/nur) eine dieser Rollen entscheiden 
zu dürfen. Im Sinne eines neoliberalen choice-Feminismus4 
können sich Tradwives so auf den sozialen Medien als befreite 
und selbstbestimmte, unterwürfige und feminine Frauen und 
Mütter darstellen. Dem ‚falschen‘ Feminismus wird so eine 
‚echte Weiblichkeit‘ entgegengesetzt (Leidig 2023). 

Tradwives zeigen sich dabei nicht kämpferisch. Vielmehr 
inszenieren sie vergeschlechtlichte Care-Aufgaben als Life-
style-Content. Ohne Stress oder Unmut füttert etwa Hannah 
Neeleman5 (besser bekannt als @ballerinafarm) im weißen 
Prairie-Kleid vor der Kulisse einer idyllischen Farm die Hühner 
oder backt in ihrer warmen Wohnküche Sauerteig – und das 
alles stets mit einem ihrer Kinder auf dem Arm. Die rechte 
Aktivistin @anniehunecke zeigt sich beim Aufhängen pastell-
farbener Kleider auf eine in der Natur gespannte Wäscheleine 
und romantisiert damit ihren Alltag (Rösch 2025). Nara Smith,6 
die sich selbst zwar nicht als Tradwife bezeichnet, inszeniert 
sich tiefenentspannt beim Kochen in einer makellosen mo-
dernen Küche im Designerkleid. Für Kinder und Ehemann 
wird dabei immer ‚from scratch‘ (übers.: ohne Fertigprodukte 
zubereitet) gekocht, der Ketchup sowie das Brötchen für den 
Burger werden kurzerhand und selbstverständlich selbst 
gemacht. Die Akteurinnen stellen dabei ein „Gegenbild zum 
hektischen Alltag der Moderne“ (Rösch 2025: 200) dar, in der 
das Leben der Frau frei von Vereinbarkeitskämpfen zwischen 

3	 Angelehnt an den Begriff traditional wives, also traditionelle Ehefrauen.

4	 Choice-Feminismus beschreibt einen neoliberalen und postfeministischen Feminismus, der auf der Annahme basiert, patriarchale Ungleich-
heiten und Unterdrückung wären mit der zweiten Welle des Feminismus der 1990er Jahre überwunden (Ferguson 2010; Hirshman 2006). Im 
Zentrum steht deshalb die individuelle Wahlfreiheit der Frau und nicht die Idee einer kollektiven Emanzipation und strukturellen Veränderung. 
Jede (Lebens-)Entscheidung einer Frau dient so als Beweis ihrer Freiheit und ist letztlich einer feministischen Kritik entzogen. 

5	 Über sie berichtete auch sehr medienwirksam und viel kritisiert die New York Times: https://www.nytimes.com/2024/12/03/dining/ballerina-
farm-hannah-neeleman.html und https://www.nytimes.com/2024/01/30/style/ballerina-farm-mrs-world-hannah-neeleman.html [21.08.2025].

6	 Mehr zu Nara Smith und ihrer teils ambivalenten Rolle auch im Podcast FASHION THE GAZE: https://www.buzzsprout.com/1340737/episo-
des/14338103-trad-wives-retraditionalisierungen-bei-tiktok [21.08.2025].

Karriere, Kindern und Selbstoptimierung scheint. Gerahmt 
wird es von einem unbekümmerten Landleben, in das sich 
das Publikum einfühlen und wohlfühlen darf. 

Vermittelt wird dies von Tradwives auch durch eine 
spezifische Ästhetik. @freyarosi inszeniert sich etwa weich-
gezeichnet, in einem rosa Kleid und mit losem blonden Haar 
vor einer Wiese mit Mohnblumen (Rösch 2025). Feminine, 
schwingende Kleider und warme, einladende Küchen mit 
Blick in unberührte Landschaften rekurrieren auf die ‚guten 
alten Zeiten‘, die vom vorindustriellen Zeitalter bis in die 
Nachkriegszeit reichen können (ebd.). Die repressiven Ge-
schlechterpolitiken dieser Zeiten, inklusive der finanziellen 
Abhängigkeiten vom Ehemann, das Verbot, eigenständig ein 
Bankkonto zu eröffnen oder Lohnarbeit nachzugehen, und an-
dere Formen der strukturellen Benachteiligung werden dabei 
verklärt oder gleich ganz unsichtbar gemacht. Ironischerweise 
sind die erfolgreichsten und reichweitenstärksten Tradwives 
gerade nicht finanziell abhängig. Sie lohnarbeiten sehr wohl 
selbstständig und hochbezahlt, nämlich als Influencerinnen, 
die Content aufwendig produzieren und lukrativ vermarkten. 

Das Phänomen der Tradwives zeigt die Bandbreite und 
auch die Wirkmächtigkeit von Antifeminismus (Bauer und Rösch 
2023). In sozialen Medien erreichen sie ein breites, transna-
tionales Publikum und bleiben dabei immer ästhetisch und 
unanstößig. Damit werden sie als Figuren des Antifeminis-
mus vor allem anschlussfähig: einerseits für Zuschauer*innen 
verschiedenster Milieus, andererseits für die extreme Rechte. 

Genau darin liegt die Gefahr des Antifeminismus. Er ist 
kein gesellschaftliches Randphänomen, vielmehr ist er tief in 
der Gesellschaft verankert und deshalb sehr anschlussfähig. 
Gleichzeitig stellt Antifeminismus auch immer ein Scharnier 
in das (extrem) rechte Spektrum dar und wird so zur Gefahr 
für die Demokratie und Gesellschaft als solche. 

(Neue) Spielarten des Antifeminismus 

https://www.nytimes.com/2024/12/03/dining/ballerina-farm-hannah-neeleman.html und https://www.nytime
https://www.nytimes.com/2024/12/03/dining/ballerina-farm-hannah-neeleman.html und https://www.nytime
https://www.buzzsprout.com/1340737/episodes/14338103-trad-wives-retraditionalisierungen-bei-tiktok
https://www.buzzsprout.com/1340737/episodes/14338103-trad-wives-retraditionalisierungen-bei-tiktok


98 Dissens

Maskulinistische Influencer 
Ulla Wittenzellner, Till Dahlmüller, Lino Köhler und Sarah Klemm 

1	 Dahlmüller, Till/Köhler, Lino/Wittenzellner, Ulla (2025): Jungen unter dem Einfluss maskulinistischer Influencer – extreme Männer im Netz 
in: deutsche jugend, Ausgabe 10(2025), S. 376-385. URL: https://www.beltz.de/fachmedien/sozialpaedagogik_soziale_arbeit/zeitschriften/
deutsche_jugend/artikel/57554-jungen-unter-dem-einfluss-maskulinistischer-influencer-extreme-maenner-im-netz.html [13.10.2025].

2	 Häufig wird auch der Begriff Multi-Level-Marketing (MLM) verwendet. Gemeint sind Verkaufsmodelle, bei denen Menschen Produkte ver-
kaufen und gleichzeitig neue Verkäufer*innen anwerben sollen – wobei der Verdienst oft stärker von der Rekrutierung weiterer Mitglieder als 
vom eigentlichen Produktverkauf abhängt und dadurch problematische Strukturen entstehen können.

Dieser Text ist eine überarbeitete und erweiterte Version 
unseres 2025 in der Zeitschrift deutsche Jugend erschiene-
nen gleichnamigen Artikels.1 

Im März 2025 veröffentlicht Netflix die Serie Adolescence. Im 
Zentrum steht ein dreizehnjähriger Junge, der seine Mitschü-
lerin ermordet – beeinflusst von misogynen, hasserfüllten 
Männern, die über Soziale Medien ihre Ideologien wirksam 
an eine (noch sehr junge) männliche Zielgruppe herantragen. 
Die Serie löst breite Debatten aus und rückt ein Thema auf die 
Agenda von Journalist*innen und Politiker*innen, das uns in 
der Pädagogik bereits lange beschäftigt: Die Gewalt junger 
Männer, die in engem Zusammenhang mit Männlichkeits-
bildern steht, wie sie in Sozialen Medien verbreitet werden.

Seit 2022 erreichen uns zunehmend Anfragen von päda-
gogischen Fachkräften mit der Bitte, in Schulen oder Jugend-
einrichtungen mit Jungen zum Thema ‚toxische Männlichkeit‘ 
zu arbeiten. Anlass hierfür waren vermehrte Vorfälle sexis-
tischer, queer- und trans*feindlicher Angriffe durch Jungen 
und junge Männer, die sich in ihren Argumentationen nicht 
selten explizit auf Andrew Tate bezogen. Tate, einer der 2022 
meistgesehenen Influencer auf TikTok (The Guardian 2022), gilt 
als zentrale Figur maskulinistischer Influencer (‚Manfluencer‘).

Im Folgenden wollen wir v.a. am Beispiel von Tate um-
reißen, wer maskulinistische Influencer sind, wie sie sich 
präsentieren, welche Inhalte sie verbreiten und was sie für 
Jungen und junge Männer attraktiv macht. Da das Phäno-
men ‚maskulinistische Influencer‘ nicht im luftleeren Raum 
entstanden ist, werden wir zusätzlich den gesellschaftlichen 
Kontext beschreiben, in dem sie sich bewegen. Und wir wollen 
aufzeigen, wo ihre Inhalte besonders anschlussfähig an extrem 
rechte Ideologien sind.

Andrew Tate & Co: Wer sind maskulinistische  
Influencer?

Andrew Tate ist Influencer, ehemaliger professioneller Kick-
boxer und selbsternannter „Misogynist“. Er verbreitet seine 
Inhalte auf TikTok, YouTube, Instagram, Telegram, X sowie 
auf Streaming-Plattformen wie Rumble. Thematisch geht 
es um Fitness, Muskelaufbau, schnellen Reichtum – und um 
Frauen, über die er in einer offen abwertenden, gewaltvollen 
und misogynen Weise spricht.

Seine Selbstdarstellung oszilliert zwischen zwei Polen: Einer-
seits präsentiert er sich als ökonomisch erfolgreich, anderer-
seits als rebellischer Underdog, der gegen einen Mainstream 
und eine vermeintliche ‚globale Elite‘ kämpft. Tate inszeniert 
sich mal oberkörperfrei mit Sporthose, teurer Uhr, Auto und 
Sonnenbrille, mal als Geschäftsmann im Anzug.

Frauen werden in dieser Inszenierung kontinuierlich ab-
gewertet. Maskulinistische Influencer wie Tate propagieren 
eine ‚natürliche Ordnung‘, in der Frauen Männern unter-
geordnet und zu deren Dienst verpflichtet sind. Diese Ord-
nung sehen sie durch Feminismus, aber auch durch Schule, 
Normalarbeitsverhältnisse, eine ‚woke‘ Mainstreamkultur 
oder ‚Cancel Culture‘ bedroht. Sie inszenieren sich daher als 
systemkritische Rebellen, die gesellschaftliche Mechanismen 
durchschauen und austricksen, gleichzeitig aber Werte wie 
(Selbst-)Disziplin, Mut, persönliche Härte, Sorge für die he-
terosexuelle Kleinfamilie und ökonomischen Erfolg betonen.

Tatsächlich erfüllen sie damit die Logiken einer neolibe-
ral-kapitalistischen, heteronormativ-zweigeschlechtlichen 
Gesellschaftsordnung. Wie Meier-Arendt (2024: 112) treffend 
formuliert: „Was Tate und seinesgleichen versprechen, ist nicht 
das Gegenteil gesellschaftlicher Erwartungen, kein Entkom-
men aus der Fremdbestimmung (der ‚Matrix‘), sondern das 
Versprechen der bedingungslosen Normerfüllung.“

Mit seiner Mischung aus Körperkult, finanziellen Erfolgs-
versprechen, Motivationsrhetorik, Frauenhass und extrem 
rechten Verschwörungserzählungen erzielt Tate eine enorme 
Reichweite und ist zu einem globalen Phänomen geworden 
(Wescott et al. 2024.). Eine der wenigen dazu existierenden 
Studien von Haslop et al. (2024) deutet darauf hin, dass er 
bei jungen Männern mit unterschiedlichen gesellschaftlichen 
Positionierungen (bzgl. Klassismus-/Rassismuserfahrungen) 
gleichermaßen beliebt ist. Unsere Praxiserfahrungen bestä-
tigen dies. Tates Reichweite ist allerdings nicht allein durch 
seine Inhalte zu erklären. Tatsächlich haben andere Influencer, 
die nahezu gleiche Inhalte propagieren, nicht annähernd so 
viele Follower. Tates Erfolg liegt sicherlich auch in seiner vor-
herigen Bekanntheit aus seiner Kickboxkarriere begründet. 

Als deutsche Pendants zu Andrew Tate sind die von den 
zwei Brüdern Elias und Nino Haralambidis geführte Plattform 
ChampLife und der ehemalige vegane Fitness-Influencer Karl 
Ess zu nennen. In ihren Inhalten stehen ebenso ökonomische 
Erfolgsversprechen in Form von Coaching und Pyramiden-/
Schneeballsystemen2 im Vordergrund, gepaart mit Sexismus 

Kurztitel → Maskulinistische Influencer

https://www.beltz.de/fachmedien/sozialpaedagogik_soziale_arbeit/zeitschriften/deutsche_jugend/artikel/57554-jungen-unter-dem-einfluss-maskulinistischer-influencer-extreme-maenner-im-netz.html
https://www.beltz.de/fachmedien/sozialpaedagogik_soziale_arbeit/zeitschriften/deutsche_jugend/artikel/57554-jungen-unter-dem-einfluss-maskulinistischer-influencer-extreme-maenner-im-netz.html


Maskulinistische Influencer 99

und Misogynie. Karl Ess wird in unserer Erfahrung von vielen 
Jugendlichen aufgrund seines Auftretens (auch) als Meme 
oder Witzfigur verstanden, was Karl Ess sicher weiß und sich 
auch dementsprechend inszeniert. Er hat zwar eine große 
Reichweite, wird aber nicht unbedingt mit derselben Ernst-
haftigkeit rezipiert. Dies macht ihn unserer Meinung nach 
nicht weniger gefährlich.

Tate, ChampLife und andere maskulinistische Influencer 
müssen sich als erfolgreiche Übermänner inszenieren, da auf 
dem Glauben ihrer Kundschaft ihr Geschäftsmodell beruht: 
Tate betreibt mehrere Online-Coaching- und sogenannte 
Multi-Level-Marketing-Plattformen mit den Namen „Hustlers 
University“, heute „The Real World“ oder „The War Room“. 
Diese Plattformen sollen Netzwerke mit erfolgreichen Män-
nern bieten und Tipps und Tricks zeigen, wie die Teilnehmer 
zu schnellem Geld kommen. Selbstverständlich kostet die 
Mitgliedschaft monatlich. Das ist eine wichtige Einnahme-
quelle für Tate und Co.

Recherchen legen den Verdacht nahe, dass sowohl Tate als 
auch ChampLife Frauen gezielt über die Pornographie-Platt-
form OnlyFans ausgebeutet haben (Y-Kollektiv 2023). Andrew 
Tate und sein Bruder Tristan sind derzeit in verschiedenen 
Verfahren in Großbritannien, Florida und Rumänien angeklagt, 
unter anderem wegen Menschenhandel, Vergewaltigung und 
Steuerhinterziehung. Karl Ess inszeniert sich mit Reichtum und 
verbreitet neben Erfolgscoachings ebenfalls misogyne und 
antifeministische Inhalte, sowie Werbung für die Partei AfD. 

Die Inhalte dieser drei Akteure ähneln sich also stark 
und bilden damit die Grundlage für unsere Arbeitsdefinition: 
Maskulinistische Influencer lassen sich als antifeministische 
und misogyne Influencer beschreiben, die sich zentral mit der 
Position von Männern in der Gesellschaft beschäftigen und 
deren primäre Zielgruppe Jungen und (junge) Männer sind.3 
Sie sprechen ihre Zielgruppe durch die explizite Thematisie-
rung von Männlichkeit und über Themen wie ökonomischer 
und sexueller Erfolg, körperliche Fitness und Disziplin an. Auf 
digitalen Plattformen verbreiten sie misogyne, queerfeindli-
che und antifeministische Aussagen und Argumentationen. 
Damit bieten sie auch eine Schnittstelle zu extrem rechten 
Filterblasen.

Maskulinistische Influencer sind Teil einer größeren 
Szene, die wir hier als ‚Männercoaches‘ bezeichnen. Män-
nercoaches vertreten ein Spektrum essentialistischer, meist 
rigider, auf Abhärtung setzender Männerbilder. Diese hetero-
gene Szene konzentriert sich meist auf Themen wie Fitness, 
Ernährung, Dating, Lebensberatung oder Finanzcoaching. Im 
Gegensatz zu maskulinistischen Influencern sind nicht alle 
Männercoaches auch explizit antifeministisch, queerfeind-
lich oder misogyn. Während einige Akteure Dating-Tipps, 

3	 Wir danken Yannik Markhof, dessen Gedanken wir hier maßgeblich wiedergeben.

4	 Die wohl bekanntesten Vertreter, die solche Manipulationstechniken verbreiten, nennen sich selbst Pick Up Artists. Auch Pick Up Artists sind 
eine heterogene Szene, zeichnen sich aber prinzipiell durch ein sehr misogynes, antifeministisches Weltbild aus. Gegen Auftritte bekannter 
Vertreter regt sich immer wieder Protest, da die Techniken als Anleitung zu Gewalt und Vergewaltigung verstanden werden (vgl. z.B. Tages-
spiegel 2014).

5	 Es gibt einzelne Akteure in diesem Bereich, die nicht sexistisch oder queerfeindlich auftreten.

Manipulationstechniken und ein biologistisch-mechanistisches 
Beziehungs- und Liebesverständnis verbreiten,4 fokussieren 
andere ‚nur‘ auf körperliche Abhärtung. Ihnen allen ist eine 
Dramatisierung von Männlichkeit gemeinsam: Sie propagieren, 
im Gestus eines Ratgebers, eine vermeintlich natürliche männ-
liche Identität, die eng mit Stärke, Souveränität, Kontrolle und 
Selbstoptimierung verknüpft wird. Misogyne, sexistische oder 
queer- und trans*feindliche Bezüge finden sich bei einigen 
von ihnen mehr implizit als explizit.5

Viele der misogynen und antifeministischen Narrative 
maskulinistischer Influencer stammen aus der sogenannten 
Manosphere oder Mannosphäre – einem losen Netzwerk 
antifeministischer und misogyner Personen, Gruppen und 
Ideologien (z. B. Pick Up Artists, Men Going Their Own Way, 
Involuntary Celibates (Incels), Men’s Rights Activists; vgl. 
Haslop et al 2024). Die Mannosphäre existiert schon wesent-
lich länger als maskulinistische Influencer. Über einige der 
darunter gefassten Gruppen, wie Incels und Pick Up Artists, 
wurde in den letzten Jahrzehnten viel berichtet, da sie nicht 
nur extrem gewaltvolle Inhalte online teilten, sondern auch 
massive Gewalt bis hin zu mehrfachen Morden und Terroran-
schlägen verübten. Maskulinistische Influencer können heute 
auch als Teil der Mannosphäre angesehen werden. Simon 
Strick (2021) beschreibt die Mannosphäre als ein Netzwerk 
digitaler Räume (Foren, Subreddits, YouTube-Kanäle etc.), 
in denen sich überwiegend Männer über eine geteilte ‚Ver-
letztheit‘ oder ‚Kränkung‘ gegenüber Frauen, Feminismus und 
Gleichstellungspolitiken verständigen. Dieses Netzwerk bietet 
Männern einen Raum, in der Männlichkeit als bedroht kons-
truiert und emotional aufgeladen wird. Strick argumentiert, 
dass die Mannosphäre damit besonders anschlussfähig an 
extrem rechte bzw. faschistische Online-Kulturen ist. Diese 
operieren nicht primär über ideologische Dogmen, sondern 
über affektive Dynamiken wie Hass, Wut, Ressentiment und 
das Bedürfnis nach Zugehörigkeit. Die Mannosphäre wirkt 
dabei als Raum, der rechte Ideologien – auch ohne explizite 
politische Programmatik – emotional auflädt und anschluss-
fähig macht.

Maskulinistische Influencer adaptieren Inhalte der Man-
nosphäre und vermengen sie mit einer Selbstdarstellung als 
überlegene, souveräne Männer. Häufig verwenden sie von der 
Mannosphäre geprägte Begriffe wie ‚Matrix‘ (eine vermeint-
liche feministische Weltordnung oder ‚woke‘ Mainstream-
kultur) sowie ‚Alpha‘, ‚Beta‘ und ‚Sigma‘ zur hierarchischen 
Einteilung von Männlichkeiten (ausführlich: Ribeiro et al. 2020, 
Ging 2019, Frick 2023).

Antifeminismus und Ablehnung von Gleichstellungspoli-
tiken sind zudem seit langem Teil extrem rechter Ideologien 
(→ Rechte Geschlechterbilder) und gelten als „Türöffner“ 



100 Dissens

oder „Brückennarrative“6 (Kracher et al. 2021: 40) für autori-
täre und extrem rechte Haltungen. Tate verbreitet neben 
Misogynie und Antifeminismus auch extrem rechte Argu-
mentationsmuster und Verschwörungserzählungen und tritt 
dabei wiederholt auf unmoderierten Streamingplattformen 
wie Rumble mit extrem rechten Akteuren auf.7 Auch explizit 
rechte Influencer und Politiker richten sich mit Themen zu 
Männlichkeit und Geschlecht an junge Männer. Sie haben 
das Potential dieser Ansprache erkannt und nutzen es ganz 
gezielt. Genannt sei hier der auf TikTok reichweitenstarke AfD-
Politiker Ulrich Siegmund, der gegen Geflüchtete, die Regie-
rung und queere Personen hetzt, oder Influencer wie „Ketzer 
der Neuzeit“, der sich besonders antifeministisch hervortut  
(→ Geschlechtsbezogene Gewalt). 

Attraktivität maskulinistischer Influencer bei  
Jungen und jungen Männern

Es besteht eine Forschungslücke zu der Frage, was Jungen an 
maskulinistischen Influencern attraktiv finden und warum. 
Ansätze aus der Männlichkeitenforschung und Sozialpsycho-
logie zur Entwicklung diskriminierender Einstellungen und 
Handlungsmuster erscheinen uns jedoch aufschlussreich, um 
die Attraktivität maskulinistischer Influencer zu erklären.8

Unsere These ist: Maskulinistische Influencer treten in 
einer Zeit sich wandelnder und umkämpfter Geschlechter-
verhältnisse und multipler Krisen als „regressive Rebellen“ 
(Amlinger & Nachtwey 2022) auf. Sie greifen Verunsicherungs-
erfahrungen von jungen Männern auf und bieten einfache, 
an Männlichkeitsanforderungen (→ Geschlechterreflektierte 
Pädagogik) orientierte Lösungen an, die ökonomischen und 
sexuellen Erfolg und die Zugehörigkeit zu einer (vermeintlich) 
exklusiven Gruppe von Männern (u.a. durch die Abwertung 
von Frauen) versprechen. Dabei wissen sie die Dynamik 
Sozialer Medien geschickt zu nutzen und Versprechen nach 
Orientierung, Macht und Erfolg gekonnt in Szene zu setzen, 
um hiermit Reichweite zu generieren. Ihre Attraktivität speist 
sich also nicht aus einem Bruch mit gesellschaftlichen Männ-
lichkeitsanforderungen, sondern aus deren radikalisierter 
Bestätigung. 

6	 Quantitative Analysen (Ribeiro 2021) des englischsprachigen Raums zeigen zudem, dass es deutliche Wanderbewegungen von der Manosphere 
zu neuen extrem rechten Bewegungen gibt.

7	 Auch erfolgreiche, extrem rechte und antifeministische Männer wie Elon Musk oder Donald Trump haben diese Inhalte übernommen und ver-
breiten sie mit ihrer Reichweite im Internet. Da sie aber nicht in erster Linie Internetpersönlichkeiten sind, zählen wir sie hier nicht explizit zu 
maskulinistischen Influencern.

8	 Gründe für die Hinwendung können individuell unterschiedlich sein. Es ist daher wichtig, vor dem Hintergrund der hier angebotenen allgemeinen 
Erklärungsansätze jeweils genau hinzuschauen, was junge Männer an maskulinistischen Influencern interessant finden und wie pädagogische 
Antworten darauf aussehen können (vgl. → Entlasten, → Subjektive Funktionalität).

9	 Wichtig ist, dass nie alle Männer in gleichem Maße von ihrer privilegierten Position im Geschlechterverhältnis profitieren konnten und können, 
u.a. weil sie in anderen Herrschaftsverhältnissen diskriminiert werden.

10	 Mehr dazu, warum eine Kritik an ‚toxischer Männlichkeit‘ häufig zu kurz greift, in Wittenzellner (2021).

Ein wichtiger Erklärungsansatz für die Attraktivität maskuli-
nistischer Influencer ist die Struktur und Aufmerksamkeits-
ökonomie sozialer Plattformen. Eine Studie von Baker et al. 
(2024) stellte fest, dass 16- bis 18-jährige Jungen im Schnitt 
bereits nach unter 10 Minuten Nutzung Sozialer Medien In-
halte aus der Mannosphäre angezeigt bekommen.

Herstellung von Handlungsfähigkeit, Herstellung 
von Männlichkeit

Maskulinistische Influencer berufen sich auf bekannte, über-
kommen geglaubte Bilder von Männlichkeit, besonders in 
Bezug auf Frauen. Auch ein einfaches Feindbild (‚der Fe-
minismus‘) scheint für viele Menschen attraktiv, gerade in 
Zeiten, in denen männliche Privilegierung9 zunehmend in 
Frage gestellt wird. Gleichstellungspolitiken und der Abbau 
von Geschlechterstereotypen und Sexismus gewannen in 
den letzten Jahrzehnten gesellschaftspolitische Mehrheiten. 
Unter dem Stichwort ‚toxische Männlichkeit‘ geraten prob-
lematische und gewaltvolle Werte, Eigenschaften und Ver-
haltensweisen (v.a. von Männern) zunehmend in die Kritik.10 
Für einige (beispielsweise für queere) männliche Jugendliche 
erweitert sich damit das Spektrum möglicher Identitäts- und 
Lebensentwürfe, u.a. indem sie von Männlichkeitsanforde-
rungen entlastet werden. Andere empfinden restriktive, enge 
Geschlechterbilder zunächst als Halt gebend, da sie klare 
Vorgaben machen, wie sich z.B. junge Männer verhalten 
sollen. Der Kritik an damit einhergehenden Problemen für 
sich selbst und für andere stehen sie ablehnend gegenüber.

Neben sich wandelnden Geschlechterverhältnissen (und 
damit verknüpft Beziehungsweisen) leben wir in Zeiten mul-
tipler Krisen – wie der Covid-19-Pandemie, Kriegen, der 
Klimakatastrophe, einem globalen Rechtsruck und der In-
flation. Diese gehen für alle jungen (und älteren) Menschen 
mit Ängsten und Sorgen einher. Die individuelle Handlungs-
macht gegenüber großen gesellschaftlichen Belangen ist 
dabei meist eingeschränkt; strukturelle Ursachen für Dis-
kriminierung, ökonomische Benachteiligung und globale 
Krisen lassen sich nicht durch individuelles Handeln einfach 
lösen. Gefühle wie Angst, Sorge, Ohnmacht, Unterlegenheit, 
Enttäuschung, Frustration und Zynismus können die Folge 
sein. Diese Gefühle bilden einen Ausgangspunkt, um die 



101

Attraktivität maskulinistischer Influencer zu erklären.11 Diese 
knüpfen an die Gefühle oder Erfahrungen junger Männer an, 
indem sie diese ernst nehmen, verstärken und schließlich 
versprechen, sie zu lösen und Handlungsmacht zu erzeugen 
(Meier-Arendt 2024). 

Zusätzlich gibt es viele individuelle und zwischen-
menschliche Bedürfnisse, die einen Einfluss darauf haben 
können, dass Jungen und junge Männer die Inhalte mas-
kulinistischer Influencer konsumieren und vertreten. Dazu 
gehören Bedürfnisse nach Selbstwert, nach Zugehörigkeit 
und Anerkennung durch Peers, nach Orientierung in Bezug 
auf Dating und Sexualität, etc. (→ Subjektive Funktionalität).

Maskulinistische Influencer nehmen in ihren Videos 
häufig einen Dreischritt vor, der Jungen und junge Männer 
auf einer Gefühlsebene abholt und vermeintliche Lösungen 
bietet. David Meier-Arendt (2024) analysiert den inhaltlichen 
wie emotionalen Bogen vieler dieser Videos:

1. Validierung von Gefühlen
In Schritt 1 werden Gefühle von Angst, Sorge, Ohnmacht oder 
Frustration aufgegriffen und als Teil einer ‚harten Realität‘ 
dargestellt. Damit vermitteln maskulinistische Influencer 
jungen Männern das Gefühl, gesehen zu werden.

Angst, Sorge, Ohnmacht, Unterlegenheit, Enttäuschung, 
Frustration und/oder Abhängigkeit werden adressiert, indem 
maskulinistische Influencer eine ‚Härte des Lebens‘ beschwö-
ren und damit an das Erleben vieler männlicher Jugendlicher 
in einer kapitalistischen Wettbewerbsgesellschaft anknüpfen 
– so beginnt meist der emotionale Bogen der Videos. 

2. Transformation in Wut
In Schritt 2 werden negative Gefühle oder Gefühle, die mit 
Schwäche oder Weiblichkeit assoziiert werden, in Wut um-
gelenkt – gegen sich selbst, Frauen, queere Menschen, den 
Feminismus oder eine vermeintliche Elite. Negative und mit 
Schwäche oder Weiblichkeit assoziierte Gefühle werden zum 
inneren (und teils auch äußeren) Feind, den es zu bezwingen 
gilt (Meier-Arendt 2024: 107).12 Damit knüpfen maskulinistische 
Influencer, wie bereits dargelegt, an gesellschaftlich weiter-
hin zentrale Männlichkeitsanforderungen an. 

3. Angebot von Handlungsanleitungen
Im dritten Schritt bieten maskulinistische Influencer Disziplin, 
Härte, Wettbewerb und Leistungsorientierung als Ausweg an. 
Damit greifen sie klassische Vorstellungen von Männlichkeit 
bzw. männlichen Eigenschaften auf. Sie propagieren harte 
Arbeit, Disziplin und Kontrolle (über sich und die eigenen 
Gefühle) und eine (ausschließlich männliche) Gemeinschaft, 

11	 Damit junge Männer in die Weltbilder maskulinistischer Influencer abtauchen, sind immer mehrere Faktoren notwendig – also neben der  
Attraktivität der Inhalte beispielsweise biografische Aspekte. Gesellschaftliche Krisenerfahrungen und individuelle Unsicherheiten können auch 
anders beantwortet werden. Viele junge Menschen haben in den letzten Jahren ihre Unzufriedenheit und Sorge beispielsweise in kreativem 
Protest auf die Straße getragen und in Gruppen wie Fridays for Future Zugehörigkeit gesucht.

12	 Schmerz und Leid werden als Teil einer männlichen Identität konstruiert. Bei Pick Up Artists und Dating Coaches zeigt sich dies insbesondere 
im Hinblick auf das Überwinden von Gefühlen wie Bedürftigkeit, Kränkung, Abhängigkeit, Unsicherheit und (Angst vor) Zurückweisung.

13	 Dieses Muster, Männlichkeit in männlichen Gemeinschaften herzustellen, beschrieb Pierre Bourdieu mit dem Konzept der „ernsten Spiele des 
Wettbewerbs“ (Bourdieu 2005). Vgl. hierzu auch Meuser (2008).

in der vor allem Businessstrategien diskutiert werden und 
Geld erwirtschaftet werden soll (nicht zuletzt durch die 
Ausbeutung von Frauen). Sie bedienen damit die gesell-
schaftlich weit verbreitete meritokratische Vorstellung, dass 
ökonomischer Erfolg durch eigene Leistung, unabhängig von 
strukturellen Bedingungen, erzielt werden kann. Für viele 
Jungen und junge Männer liegt hierin eine große Verlockung.

Zudem arbeiten maskulinistische Influencer mit einer 
zentralen Dynamik, mit der Männlichkeit hergestellt wird: 
Wettbewerb unter Männern, bei gleichzeitigem Ausschluss 
von Frauen und Menschen anderer Geschlechter. Frauen sind 
in der Welt maskulinistischer Influencer nur als zu erobernde 
Objekte präsent, nicht als Konkurrentinnen, Partnerinnen 
und schon gar nicht als gleichberechtigte Gegenüber. Was 
bei Pick Up Artists anklingt, sagt Tate ganz offen: Ihm gehe 
es nicht (primär) um Sex, sondern um die Anerkennung, 
die er (von anderen Männern) bekommt, indem er sich mit 
Frauen präsentiert.13 

Maskulinistische Influencer 



102 Dissens

Fazit

Maskulinistische Influencer sind Ausdruck einer gesellschaft-
lichen Konstellation, in der sich wandelnde Geschlechterver-
hältnisse, Gleichstellungspolitiken und die Kritik an ‚toxischer 
Männlichkeit‘ auf eine Generation junger Männer treffen, die 
zugleich durch multiple Krisenerfahrungen geprägt ist. Indem 
maskulinistische Influencer Gefühle von Verunsicherung, 
Ohnmacht und Frustration aufnehmen, validieren und in Wut 
umleiten, konstruieren sie ein scheinbar attraktives Deu-
tungsangebot: die Rückkehr zu traditionellen, hierarchischen 
und exklusiven Bildern von Männlichkeit. Diese Narrative 
verknüpfen persönliche Krisenerfahrungen mit neoliberalen 
Versprechen von Selbstoptimierung, Kontrolle und merito-
kratischem Aufstieg und gewinnen dadurch Resonanz in einer 
von Unsicherheit geprägten Gegenwart.

Maskulinistische Influencer bieten jungen Männern 
– scheinbar – Handlungsfähigkeit, indem sie individuel-
le Selbstdisziplin und exklusive männliche Gemeinschaf-
ten über strukturelle Analysen stellen und Frauen sowie 
queere Personen zum Feindbild erklären. Gerade hierin 
liegt ihre politische Brisanz: Die damit verbundene Ab-
wertung von Gleichstellung, Diversität und Demokratie 
schafft Anschlussstellen für extrem rechte Ideologien, die 
auf ähnliche Feindbilder und Krisenrhetoriken zurückgreifen  
(→ Geschlechtsbezogene Gewalt). Maskulinistische Influencer 
können somit als Brückenakteure verstanden werden, die 
antiegalitär geschlechtsspezifische Themen in ein breiteres 
reaktionäres Weltbild einbetten und für autoritäre, antifemi-
nistische und antidemokratische Bewegungen mobilisierbar 
machen.

Für Geschlechterreflektierte Pädagogik ergibt sich deshalb 
die Herausforderung, diese Dynamiken nicht nur zu kritisieren, 
sondern alternative Formen von Handlungsfähigkeit, An-
erkennung und Zugehörigkeit für junge Männer sichtbar und 
erfahrbar zu machen – jenseits von Abwertung, Exklusivität 
und antiegalitären Geschlechterbildern. 

Gleichzeitig kann der Umgang mit Sozialen Medien, 
digitalen Räumen und der Macht großer Technologie-Konzer-
ne nicht von Pädagogik allein gelöst werden. Auch auf einer 
rechtlichen und technisch-strukturellen Ebene muss gegen 
die Einseitigkeit und ständige Verfügbarkeit diskriminieren-
der, sexistischer und antifeministischer Inhalte vorgegangen 
werden. Derzeitige Debatten darum, ob ein moderierendes 
Eingreifen auf Plattformen wie Instagram, X und Co. zu mehr 
Freiheit oder Einschränkung in digitalen Räumen beiträgt, 
zeigen die Aktualität dieser Fragen. Die Erwartung, dass vor 
allem Pädagogik die Arbeit gegen Diskriminierung und Ge-
walt und für ein erfülltes, vielfältiges Leben von Jungen und 
jungen Männern leisten kann, führt nicht nur zwangsläufig 
zur Überforderung aller Pädagog*innen, sondern steht in 
vielen Fällen auch im Widerspruch zu den Profitinteressen 
großer Medienkonzerne. Außerdem werden so weite Teile 
der Gesellschaft (Einzelpersonen, Politik, Wirtschaftsunter-
nehmen, …) aus einer Verantwortung genommen, die wir 
alle tragen müssen.



Antifeministische Deutungsmuster zu geschlechtsbezogener Gewalt 103

Antifeministische 
Deutungsmuster zu 
geschlechtsbezogener Gewalt 
Yannik Markhof 

Inhaltswarnung: In diesem Text werden trans*-, inter*- 
und queerfeindliche, misogyne und sexualisierte Gewalt 
relativierende Aussagen im Rahmen der Analyse anti-
feministischer Deutungsmuster reproduziert. 

Einleitung

Aushandlungen um geschlechtsbezogene Gewalt waren in den 
vergangenen Jahren immer wieder Gegenstand öffentlicher 
Debatten. Mit dem Hashtag #metoo wurden sexualisierte 
Übergriffe, insbesondere durch Männer in Machtpositionen, 
und deren Folgen für Betroffene stärker in die öffentliche Aus-
handlung gebracht. Nach der „Silvesternacht in Köln“ (Dietze 
2017) wurde eine in erster Linie rassistisch geprägte Debatte 
über die sexuelle Übergriffigkeit migrantischer Männer ge-
führt. Für tödliche Gewalt gegen Frauen, weil sie Frauen sind, 
hielt zumindest teilweise der Begriff „Feminizide“ Einzug in 
die deutschsprachige Diksussion. Wie die gesellschaftliche 
Aushandlung über geschlechtsbezogene Gewalt verläuft und 
welche Deutungsmuster in diesen diskursiven Ereignissen 
dominant sind, hängt davon ab, welche gesellschaftlichen 
Akteur*innen in der Lage sind, sich im Ringen um Deutungs-
hoheit durchzusetzen. Mit anderen Worten: Wie öffentlich 
über geschlechtsbezogene Gewalt gesprochen wird, ist ein 
Ausdruck gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse. 

In den oben skizzierten Debatten lassen sich einerseits die 
Errungenschaften feministischer Kämpfe erkennen. Anderer-
seits lässt sich in der gegenwärtigen Konjunktur des Autoritä-
ren und der Normalisierung rechter Diskurse zunehmend eine 
antifeministische Thematisierung von geschlechtsbezogener 
Gewalt durch eine Vielzahl an Akteur*innen beobachten. 
Ein Blick auf die Deutungsmuster, mit denen diese Themen 
gerahmt werden, ermöglicht es, ihre Funktionsweise und ihr 
Mobilisierungspotential zu verstehen. Dieser Artikel ana-
lysiert, warum Deutungsmuster zu geschlechtsbezogener 
Gewalt für antifeministische Akteur*innen ein besonderes 
Mobilisierungspotential bieten und wie unterschiedliche mas-
kulinistische und queerfeindliche Erzählungen funktionieren. 

Geschlechtsbezogene Gewalt in antifeministischen 
Deutungsmustern

Historisch und gegenwärtig ist die Bekämpfung von ge-
schlechtsbezogener Gewalt ein zentrales Anliegen feminis-
tischer Kämpfe. So scheint es logisch, dass antifeministische 
Akteur*innen ebenfalls und teils gegensätzliche Deutungsan-
gebote zu geschlechtsbezogener Gewalt verbreiten. Allerdings 
sind diese Deutungsangebote nicht einfach gegensätzlich zu 
feministischen Erzählungen. Feminismus und Antifeminismus 
stehen sich nicht einfach in einem Wechselspiel von Aktion 
und Reaktion zu denselben Themen gegenüber. Erstens ist 
Antifeminismus ein Phänomen, das grundlegende Ängste 
und Unsicherheiten verbunden mit sozialem Wandel, Globa-
lisierung und Neoliberalismus auf dem Feld von Geschlecht 
und Sexualität ausagiert (Goetz/Mayer 2023: 10), und nicht nur 
eine Reaktion auf feministische Errungenschaften. Zweitens 
erfüllen Geschlecht und geschlechtsbezogene Gewalt eine 
strategische Funktion als Mobilisierungsthemen für Ak-
teur*innen der gesellschaftlichen Rechten. Antifeministische 
Thematisierungen von Geschlecht knüpfen an gesellschaftlich 
weit verbreitete Bilder hierarchischer Zweigeschlechtlichkeit 
an, die in Alltagserfahrungen stetig reproduziert und als 
Common Sense erlebt werden (→ Geschlechterreflektierte 
Pädagogik, → Rechte Geschlechterbilder, vgl. auch Sauer 2017: 
14). Geschlechterpolitische Diskurse bieten also eine beson-
dere Anschlussfähigkeit an breite Gesellschaftsschichten. Die 
Thematisierung von Gewalt, insbesondere in Form personali-
sierter Erzählungen, rückt in der menschlichen Wahrnehmung 
in den Vordergrund (Fielitz/Marcks 2019: 11). 

Kurztitel → Geschlechtsbezogene Gewalt



104 Dissens

Dies verleiht ihnen in den gegenwärtigen Aufmerksamkeits-
ökonomien sowohl klassischer wie auch Sozialer Medien ein 
besonderes Potential, ‚viral zu gehen‘. Darüber hinaus passen 
sich Deutungsmuster zu geschlechtsbezogener Gewalt in die 
grundlegende narrative Struktur antifeministischer Diskurse 
ein. Henninger et. al. beschreiben diese als „emotionalisier-
te Bedrohungsszenarien“ (Henninger et al. 2020: 366). Diese 
Struktur beinhalte ein „bedrohtes Gut, Verantwortliche für 
die Situation […], ein Szenario der Niederlage und eines der 
erfolgreichen Verteidigung“ (ebd. Hervor. i. Orig.). Antifeministi-
sche Bedrohungsszenarien erfüllen die Funktion der „Komple-
xitätsreduktion und Welterklärung“, welche als Lösungsweg 
die „Abwehr eines externalisierten Aggressors [anbietet], 
um den Status quo und die darin enthaltenen Privilegiens-
trukturen zu verteidigen“ (ebd.). Ich möchte im Folgenden 
anhand einiger Beispiele zeigen, wie sich Thematisierungen 
von geschlechtsbezogener Gewalt durch maskulinistische 
und extrem rechte Akteur*innen in diese Struktur einfügen.

Queerfeindliche Deutungsmuster: von ‚übergriffigen 
trans* Frauen‘ und ‚schutzbedürftigen cis endo 
Frauen und Kindern‘

In antifeministischen geschlechterpolitischen Diskursen 
stehen seit einigen Jahren trans*- und queerfeindliche Dis-
kurse zusätzlich zu misogynen Diskursen im Vordergrund  
(vgl. Bundesverband Trans* e.V. 2024: 15). Queerfeindliche Diskurse 
bewegen sich dabei im Rahmen einer gesellschaftlich weithin 
anschlussfähigen Ablehnung von geschlechtlicher und sexueller 
Vielfalt, die von antifeministischen Akteur*innen unter dem 
Begriff „Antigenderismus“ gefasst wird (Pickel/Niendorf 2024: 
91). Bei queerfeindlichen Diskursen liegt der Fokus verstärkt 
auf der Idee einer ‚natürlichen‘ Zweigeschlechtlichkeit und 
Heterosexualität als zentralem Element familialer und ge-
sellschaftlicher Ordnung, die antifeministische Akteur*innen 
durch queere Lebensweisen bedroht sehen. In queerfeindlichen 
Deutungsmustern werden lgbtiq+ Personen zu personalisierten 
Feindbildern innerhalb dieser Bedrohungsszenarien. Über Deu-
tungsmuster zu geschlechtsbezogener Gewalt werden abstrakte 
Bedrohungen der angeblichen Natürlichkeit der heterosexuellen 
Zweigeschlechtlichkeit und Kleinfamilie in Bedrohungen der 
körperlichen Unversehrtheit von cis endo Frauen und Kindern 
konkretisiert (→ Trans*feindlichkeit). Diese Konkretion möchte 
ich anhand zwei dominanter Deutungsmuster veranschaulichen: 
Erstens die transmisogyne1 Darstellung von trans* Frauen als 
Männer, die sich, so die Unterstellung, mit der Absicht sexuel-
ler Übergriffigkeit zu Frauenschutzräumen wie Toiletten und 
Saunen zutritt verschaffen und somit eine Bedrohung für cis 
endo Frauen darstellen würden. Zweitens die queerfeindliche 
Darstellung von lgbtiq+ Personen als Bedrohung für Kinder, 
dadurch dass sie Kinder sexuellen Inhalten aussetzen würden. 

1	 Transmisogynie beschreibt eine spezifische Form der Diskriminierung, die sich gegen trans* Frauen und transfeminine Personen richtet.

2	 Maximilian Krah (25.05.23). Männer in Frauenkleidern [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=3Fh7aZGm0QQ

3	 Ketzer der Neuzeit (29.07.2023). So DREIST wurde ich auf DIESER LGBTQ-DEMO diskriminiert [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=4QzSDeQcMMw

In einem Video des YouTube-Kanals von Maximilian Krah mit 
dem Titel „Männer in Frauenkleidern“2 wird das Deutungs-
muster übergriffiger trans* Frauen exemplarisch reprodu-
ziert: Auf der Grundlage einer biologistischen Definition 
von Geschlecht („denn, dass ich ein Mann bin, ergibt sich 
nun einmal aus meiner DNA“) stellt er trans* Identitäten als 
widernatürlich und pathologisierend als „kranke Idee“ dar. In 
diesem Narrativ wird cis Geschlechtlichkeit zur natürlichen 
und unentrinnbaren Bestimmung. Krah verspricht mit dem 
Erfüllen dieser Bestimmung harmonisches Zusammenleben, 
Orientierung und Sinnstiftung. Ein Abweichen von dieser Be-
stimmung verdiene keine Anerkennung, sondern „Hilfe und 
einen guten Therapeuten“. Die Darstellung von trans* Frauen 
als ‚psychisch kranke Männer‘ konstituiert ihre Bedrohlichkeit 
für cis endo Frauen und Mädchen. Mit der Anerkennung von 
trans* Lebensweisen werden in dieser Deutung „berechtigte[r] 
Schutz und Sicherheitsinteressen von Frauen und Mädchen“ 
gefährdet und gleichzeitig naturalisierte Zweigeschlechtlich-
keit „entehrt und enteignet“ (→ Trans*feindlichkeit). Diese 
Aussagen sind ein Beispiel für Transmisogynie, die trans* 
Frauen gezielt entmenschlicht und als Gefahr inszeniert, mit 
dem Ziel, sie systematisch auszugrenzen und ihr Recht auf 
Selbstbestimmung zu verweigern.

Ein zweites zentrales queerfeindliches Deutungsmuster 
richtet sich gegen die vermeintliche Bedrohung von Kin-
dern. Ähnlich wie bei der Konstruktion übergriffiger trans* 
Frauen werden auch hier lgbtiq+ Personen pathologisiert 
und als Gefahr für die Unversehrtheit inszeniert. Unter dem 
Kampfbegriff der ‚Frühsexualisierung‘ werden jegliche Be-
rührungspunkte von Kindern mit vielfältigen sexuellen und 
geschlechtlichen Lebensweisen als Eingriff in die kindliche 
Unversehrtheit gedeutet, während die Privatheit der Se-
xualität sowie die zweigeschlechtliche und heterosexuelle 
Norm als ‚gesunder Rahmen der Kindesentwicklung‘ ver-
standen werden. Die Bedrohung wird personalisiert in den 
Feindkonstruktionen eines ‚kranken‘ und unberechenbaren 
‚Anderen‘. Diese Konstruktionen greifen erstens den Vorwurf 
auf, lgbtiq+ Personen seien pädophil (Mayer/Goetz 2019: 234), 
und knüpfen zweitens an Diskurse der autoritären Selbstjustiz 
gegen „Kinderschänder“ (Amadeu Antonio Stiftung 2015) an. Die 
„Figur des unschuldigen Kindes“ (Schmincke 2015) ruft dabei 
besonders starke affektive Reaktionen hervor und sorgt für 
eine breite gesellschaftliche Zustimmung. 

So behauptet beispielsweise der rechte YouTube-Aktivist 
Ketzer der Neuzeit in einem Video anlässlich einer Drag-
Lesung für Kinder3, dass die Anerkennung queerer Lebens-
weisen „natürliche, gottgegebene Prinzipien wie universelle 
Moral verneinen und sogar umkehren will“ und dass bei der 
„Sexualisierung von Kindern“ eine „rote Linie“ überschritten 
sei, bei der man sich zur Wehr setzen müsse. Auch in diesem 
Deutungsmuster zeigt sich, dass queere Menschen als Tä-
ter*innen und als Bedrohung nicht nur für Kinder, sondern für 

https://www.youtube.com/watch?v=3Fh7aZGm0QQ
https://www.youtube.com/watch?v=4QzSDeQcMMw
https://www.youtube.com/watch?v=4QzSDeQcMMw


105

die gesellschaftliche Ordnung als Ganzes dargestellt werden. 
Dabei werden Gewaltschutzdiskurse zu sexuellem Kindes-
missbrauch aufgegriffen und auf die Bekämpfung vermeint-
licher Täter*innen verengt. Es wird ein Bedrohungsszenario 
aufgebaut, in dem das Bild von hilflosen und unschuldigen 
Kindern im Zentrum steht und hetero cis endo Männer und 
Frauen angerufen werden, Kinder gegen die Bedrohung zu 
verteidigen. Mit der falschen Assoziation von sexualisierter 
Gewalt gegen Kinder mit queeren Menschen werden diese 
dämonisiert, tatsächliche Gewaltschutzanliegen instrumenta-
lisiert und ein diskriminierendes Narrativ geschaffen, das reale 
Gewalt gegen lgbtiq+ Personen befördert und rechtfertigt.

In queerfeindlichen Deutungsmustern zu geschlechts-
bezogener Gewalt wird die Täter*innenschaft4 den ‚Anderen‘ 
zugeschrieben, die außerhalb der imaginierten Gemeinschaft 
platziert werden. Mit der (gewaltvollen) Bekämpfung der 
als Täter*innen markierten ‚Anderen‘ wird nicht nur Gewalt 
externalisiert, sondern auch ein harmonisches Zusammen-
leben versprochen, wenn diese nur erfolgreich abgewehrt 
sind. Patriarchale Strukturen geschlechtsbezogener Gewalt 
geraten als Problem aus dem Fokus. Tatsächlich sind lgbtiq+ 
Personen überproportional von sexualisierter Gewalt be-
troffen (Täubrich et al. 2022), die überwiegende Anzahl der 
Täter*innen bei geschlechtsbezogener Gewalt sind Männer 
(Bundeskriminalamt 2023) und der Großteil der Gewalt passiert 
innerhalb des sozialen Nahraums der betroffenen Personen 
(Hellmann 2023).

Cis endo Frauen und Kinder werden in queerfeindlichen 
Diskursen zu geschlechtsbezogener Gewalt, anknüpfend an 
gesellschaftlich weithin geteilte Bilder, als hilflose und schutz-
bedürftige Opfer dargestellt. Vor dem Hintergrund alltäglicher 
Gewalt gegen Frauen verspricht diese Opferkonstruktion 
exklusiven Schutz. Cis endo Frauen und Mädchen werden 
hier als Profiteurinnen eines modernisierten Antifeminismus 
angesprochen, der feministische Forderungen nach Frauen-
schutzräumen und dem Vorgehen gegen sexuellen Kindes-
missbrauch partiell vereinnahmt und gegen ein Feindbild in 
Stellung bringt. Cis endo Männer werden, anknüpfend an 
hegemoniale Männlichkeitsbilder, als heroische Verteidiger 
von cis endo Frauen und Kindern gegen eine externe Be-
drohung angerufen. Queerfeindliche Deutungsmuster zu 
geschlechtsbezogener Gewalt beinhalten also auch ein An-
gebot zu Re-Souveränisierung von Männlichkeit. 

Zentral für queerfeindliche Diskurse zu geschlechts-
bezogener Gewalt ist die Verknüpfung der Bedrohung durch 
pathologisierte Täter*innen mit der Bedrohung der hetero-
sexuellen Zweigeschlechtlichkeit. Mit dem Gewaltbezug 
wird ein personalisierter Gegner stilisiert, gegen den die 
heterosexuelle und zweigeschlechtliche Ordnung verteidigt 
werden kann. 

4	 In der transmisogynen Deutung wird trans* Frauen ihre Identität aberkannt und sie werden folglich als männliche Täter dargestellt. Damit wird 
das Deutungsmuster auch an das gesellschaftlich dominante Bild eines fremden männlichen Täters und weiblichen Opfers anschlussfähig.

5	 Maximilian Pütz (10.06.2023). Till Lindemann. Ist Vorverurteilung OKAY? [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/shorts/Z9KHnVkrDRs?fea-
ture=share

Maskulinistische Deutungsmuster: Von ‚rach- 
süchtigen Frauen‘ und ‚angegriffenen Männern‘

Neben dem Erstarken von Anti-Gender-Politiken im ver-
gangenen Jahrzehnt (Henninger et al.) lässt sich parallel ein 
Erstarken „maskulinistischer Identitätspolitik“ (Penz/Sauer 
2023) beobachten. Misogyne Deutungsmuster und Deutungs-
angebote einer (Wieder)Herstellung männlicher Dominanz 
scheinen aktuell an Bedeutung zu gewinnen, unter rechten und 
konservativen Parteien und Bewegungen, aber auch in Form 
misogyner und antifeministischer ‚Manfluencer‘ in Sozialen 
Medien (→ Maskulinistische Influencer). Maskulinistische 
Diskurse unterscheiden sich von den oben vorgestellten 
queerfeindlichen Anti-Gender-Politiken idealtypisch dadurch, 
dass hier nicht cis endo Frauen und Kinder bzw. die Familie 
als zentrales bedrohtes Gut beschrieben werden, sondern 
Männer bzw. die gesellschaftliche Position von Männern. 

In der deutschsprachigen ‚Männerrechtsbewegung‘ herr-
schen Deutungsmuster vor, die Männer als primäre oder 
ignorierte Opfer von Partnerschaftsgewalt darstellen (Scambor/
Kirchengast 2014) und dabei eine Symmetrie von Partnerschafts-
gewalt sowie eine Benachteiligung von betroffenen Männern 
durch fehlende Hilfestrukturen behaupten (vgl. Rosenbrock 2012). 
Unter rechts-autoritären Akteur*innen und maskulinistischen 
Influencern stehen mindestens seit #metoo jedoch weniger 
Männer als Gewaltopfer im Vordergrund. Stattdessen werden 
Männer, insbesondere Männer in Machtpositionen, als Opfer 
von ‚Falschbeschuldigung‘ von sexualisierter Gewalt gegen 
Frauen dargestellt. Dieses Deutungsmuster, welches weit 
über extrem rechte und maskulinistische Kreise hinaus zu 
finden ist, deutet öffentlich gewordene Anschuldigungen der 
sexuellen Übergriffigkeit als ‚hinterlistige Rache von aufmerk-
samkeitsheischenden Frauen‘. So beschreibt Maximilian Pütz 
in einem Video „Till Lindemann. Ist Vorverurteilung OKAY?“5: 
„Es wird einfach irgendein Mann markiert und dann kommen 
alle aus ihren Löchern, die sich auch noch wichtigmachen 
wollen, die auch mal einen schlechten One-Night-Stand mit 
irgendeinem gehabt haben, und erzählen von ihren ‚Miss-
brauchserfahrungen‘“. Die rhetorische Verschiebung von 
der Perspektive und den Folgen für die Betroffenen und der 
benannten Gewalt, hin zu den Auswirkungen der Benennung 
für den beschuldigten Mann, lässt die Kritik an sexualisierter 
Gewalt zu einer Bedrohung für (mächtige) Männer werden. 
Die Konstruktion von betroffenen Frauen und Feminist*in-
nen als rachsüchtig, hinterlistig und machtgierig knüpft an 
misogyne Narrative an. In dieser Feindkonstruktion äußerst 
sich ein Straf- und Kontrollbedürfnis gegenüber Frauen, die 
der traditionellen Rollenerwartung nicht entsprechen (Manne 
2020). Das Aufdecken von sexualisierter Gewalt wird zu einer 
„mächtigen Waffe des politischen Gegners“ erklärt. Kritik 
an Männergewalt wird als Folge böswilliger Absichten von 
Frauen dargestellt. Männer seien dieser willkürlichen Bedro-
hung dauerhaft ausgesetzt. Daher werde eine Zurückweisung 

Antifeministische Deutungsmuster zu geschlechtsbezogener Gewalt 

https://www.youtube.com/shorts/Z9KHnVkrDRs?feature=share
https://www.youtube.com/shorts/Z9KHnVkrDRs?feature=share


106 Dissens

feministischer Kritik notwendige Selbstverteidigung. Die 
Verteidigung stellt sich als Verteidigung einer sexistischen 
Normalität dar. Dieses Deutungsmuster funktioniert in der 
typischen Logik einer Täter-Opfer-Umkehr. Die Bedrohung 
gehe demnach nicht von vermeintlichen Tätern aus, sondern 
von jenen, die sexualisierte Gewalt öffentlich benennen. 
Diese Argumentation reproduziert misogyne Stereotype, 
die Frauen als unglaubwürdig, manipulativ und rachsüchtig 
konstruieren. Sie stellt eine Form symbolischer Gewalt dar, 
die Betroffene sexualisierter Gewalt delegitimiert, ihre Er-
fahrungen bagatellisiert und sie als unglaubwürdig darstellt. 
Gleichzeitig werden der sexualisierten Gewalt beschuldigte 
Männer geschützt. Dabei rücken sowohl die Auseinander-
setzung mit Gewalt gegen Frauen inklusive ihrer strukturellen 
Ursachen, den Folgen für die Betroffenen, als auch die Frage 
des Umgangs mit Täterschaft gänzlich aus dem Fokus. 

Geschlechtsbezogene Gewalt fungiert in maskulinisti-
schen Deutungsmustern weniger als Externalisierung und 
Projektion auf eine vermeintlich bedrohliche Gruppe, sondern 
wird banalisiert, relativiert und negiert. In diesen Deutungs-
mustern wird die Bedrohung nicht im gesellschaftlichen 
‚Außen‘ verortet, wodurch auch ein Lösungsangebot des 
gesellschaftlichen Ausschlusses und der Externalisierung von 
geschlechtsbezogener Gewalt nicht funktional ist. Während 
also queerfeindliche Deutungsmuster verstärkt auf die Ver-
teidigung und Durchsetzung der zweigeschlechtlichen Ord-
nung abzielen, verfolgen maskulinistische Deutungsmuster 
zu geschlechtsbezogener Gewalt eher die Verteidigung und 
Durchsetzung der Hierarchie zwischen Männern und Frauen. 

Variierende Grenzziehungen

Die Grenzziehungen zwischen einem bedrohten ‚Wir‘ und 
dem gefährlichen ‚Anderen‘ variieren in antifeministischen 
Diskursen zu geschlechtsbezogener Gewalt je nach diskursiver 
Gelegenheitsstruktur und verhandeltem Thema. Während in 
maskulinistischen Diskursen Frauen und Feminist*innen als 
Bedrohung markiert werden, die eine patriarchale Normali-
tät infrage stellt, folgt daraus nicht eine Positionierung im 
gesellschaftlichen Außen, sondern ein misogyner Verweis 
auf die gesellschaftlich untergeordnete Position. Gleichzeitig 
werden cis endo Frauen in queerfeindlichen Diskursen als be-
drohtes ‚Wir‘ adressiert und lgbtiq+ Personen als Bedrohung 
dargestellt. In rassistischen Diskursen zur vermeintlichen 
Übergriffigkeit migrantisierter Männer (vgl. Amadeu Antonio 
Stiftung 2016) werden wiederum sowohl weiße Frauen als auch 
lgbtiq+ Personen als Teil des nationalen Kollektivs adressiert 
und migrantisierte Männer als externe Bedrohung dargestellt. 
Sie greifen verstärkt auf kolonial-rassistische Diskurse zurück. 
Die Differenz zu weißen Männern wird entlang der rassis-
tischen Differenz gezogen. Queere Rechte und Freiheiten 
werden in diesen Diskursen, genauso wie Frauenrechte, in der 
nationalistischen und rassistischen Erzählung vereinnahmt. 
Ein Schutzversprechen wird stärker entlang ethno-nationaler 
Grenzziehungen gegenüber weißen deutschen Frauen und 
Queers formuliert, als gegenüber cis endo Frauen. 

Schlussfolgerung

Das diskursive Feld um geschlechtsbezogene Gewalt ist von 
eindeutigen Täter- und Opferpositionen geprägt. Antifemi-
nistische Akteure knüpfen mit ihren Deutungsmustern zu 
geschlechtsbezogener Gewalt an diese Diskurse an und fügen 
sie in ihr Weltbild ein, das zwischen einem moralisch guten 
‚Wir‘ und einem moralisch schlechten ‚Anderen‘ unterscheidet. 
Im Vergleich von maskulinistischen und queerfeindlichen 
Deutungsmustern wird jedoch deutlich, dass dies auf unter-
schiedliche Weise geschieht. Je nach den Grenzziehungen 
zwischen bedrohtem Gut und externen Aggressor*innen 
werden für antifeministische Akteure unterschiedliche Ziel-
gruppen mobilisierbar und unterschiedliche politische Ziele 
rücken in den Vordergrund. Die Konjunkturen queerfeindli-
cher und maskulinistischer Diskurse verlaufen entlang von 
Ereignissen, die öffentlich breit diskutiert werden und die 
es antifeministischen Akteur*innen ermöglichen, mit ihren 
Deutungen breite Zielgruppen zu erreichen. Gleichwohl ge-
winnen jegliche antifeministische Politiken gegenwärtig in-
nerhalb der Konjunktur autoritärer Politiken an Sichtbarkeit 
und Wirkkraft. Mit dem gemeinsamen Ziel der Verteidigung 
einer männlichen, heterosexuellen, cis- und endogeschlecht-
lichen Vorherrschaft werden auf der einen Seite verstärkt die 
männliche Dominanz über Frauen und auf der anderen Seite 
die zweigeschlechtliche Ordnung verteidigt.

Antifeministische Deutungsmuster zu geschlechtsbe-
zogener Gewalt verfolgen nicht das Ziel, so sollte anhand 
der Ausführungen deutlich geworden sein, Betroffene von 
geschlechtsbezogener Gewalt zu unterstützen, tatsächlich 
vor Gewalt zu schützen oder präventive Maßnahmen gegen 
Gewalthandeln zu entwickeln. Vielmehr geht es darum, mit-
hilfe des Bezugs auf Gewaltdiskurse personalisierte Feind-
gruppen zu konstruieren und Ängste vor ihnen zu schüren. 
Die in den variierenden ‚Wir‘-Konstruktionen angesprochenen 
Menschen sollen mit dem Versprechen mobilisiert werden, 
sie vor geschlechtsbezogener Gewalt zu schützen, ihren 
Status zu verteidigen und die vermeintlichen Täter*innen 
zu bekämpfen.



Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Diskriminierung und Rechtsextremismus 107



108 Dissens 108108 Dissens

4
Methodik-Didaktik



Verlustspur des Subjekts 109

Themen

Kritische Auseinandersetzung mit vereindeutigenden dualistischen Identitätskonstruktionen im Alltag und der 
Entwicklung geschlechtlich konnotierter Fähigkeiten, Ressourcen und Einschränkungen.

Die Methode schließt an die Analysen Judith Butlers an. Butler arbeitet heraus, dass die gesellschaftliche Anfor-
derung an Subjekte, eine Identität auszubilden, die unter anderem auf den Ebenen von Körpergeschlecht, Ge-
schlechtsidentität, sowie (hetero-)sexuellem Begehren, (hetero)sexueller Praxis und (hetero)sexuellem Bindungs-
verhalten einen Eindruck von Kohärenz vermittelt, mit einer Vielfalt von Verlusten einhergeht. Diese Verluste 
führen wiederum auch zu Abwertungen der entsprechenden ‚verlorenen‘ und ‚verbotenen‘ Verhaltensweisen bei 
anderen Subjekten.

Potenziale & Risiken

Die Methode fördert die Entwicklung eines Verständnisses (freiwilliger und unfreiwilliger) geschlechtsbezogener 
Sozialisation. Sie stößt Reflexionsprozesse an, auch im Hinblick auf die (Selbst-)Sozialisation der Teilnehmenden.

Die Methode analysiert Strukturen und problematisiert über Bewusstmachung Normierungsprozesse. Da sie dafür 
zunächst einengende Geschlechterbilder explizit thematisiert und damit kurzfristig widersprüchlich zu einem Lern-
ziel der Entkräftung von Normierungen sein kann, ist sie besser für Pädagog*innen geeignet, als für die Arbeit mit 
Schüler*innen oder Jugendgruppen.

Die Methode ist für viele Teilnehmende sehr erhellend und lehrreich. Sie kann auch schwierige Emotionen auslösen, 
u.a. weil sie den Teilnehmenden die Probleme und Verengungen einer binären, heteronormativen Sozialisation be-
wusst macht, oder sie an eigene Verluste und schmerzhafte Sozialisationserfahrungen erinnert. Die Leitung sollte 
hierauf vorbereitet sein, die Methode gut einbetten und bei Bedarf genug Zeit zur Nachbesprechung geben.

Zielgruppe

Hauptsächlich (angehende) Pädagog*innen,  
Fachkräfte. Auch für Eltern und andere erwachsene 
Zielgruppen geeignet.

Rahmenbedingungen

Zeit: ca. 30-45 Minuten.

Gruppengröße: 5-18 Personen, die Gruppengröße- 
und Zusammensetzung sollte Partizipation an 
einem frontalen Prozess erlauben.
 
Material: große Schreibfläche, z.B. Flipchart, Tafel, 
großes Papier und verschiedenfarbige Eddings oder 
Kreiden 

Größe und Anzahl der Räume: ein mittelgroßer 
Raum, bei der Übung findet keine Bewegung im 
Raum statt

Verlustspur des Subjekts 
Eine Methode zur Reflexion zweigeschlechtlicher Geschlechterkonstruktionen. 
Entwickelt von Katharina Debus und Olaf Stuve, weiterentwickelt von Sarah 
Klemm und Ulla Wittenzellner.

Kurztitel → Verlustspur



110 Dissens

Anleitung

Schritt 1: 
Zunächst malt die Leitung einen sehr großen und darin einen relativ 
kleinen Kreis auf die Schreibfläche. Nach unten sollte etwas Platz  
gelassen werden.

Schritt 2: 
Nun sollte die Gruppe Eigenschaften, Fähigkeiten (ggf. auch Schwächen) 
und Interessen, Gefühle, Farben, Vorlieben bzw. Hobbys brainstormen, 
die von der Seminarleitung in den großen Kreis geschrieben werden  
(der kleine Kreis muss frei bleiben und um ihn herum muss etwas Ab-
stand gelassen werden). Hierbei soll sich KEIN kohärentes Bild ergeben. 
Die Teilnehmenden werden aufgefordert, schnell und assoziativ Begriffe 
einzuwerfen. Wir empfehlen, in der Anleitung die einzelnen Bereiche 
nacheinander abzufragen. Es kann hilfreich sein, als Leitung ein paar 
Beispiele einzubringen, z.B.: „Nennt mir bitte 5 bis 6 Eigenschaften, die 
eine Person haben kann, etwa ‚zärtlich‘ oder ‚humorlos‘.“

Schritt 3:
Die Gruppe wird gebeten, sich vorzustellen, der Kreis und die darin ge-
sammelten Begriffe symbolisierten eine Person. Sie soll dieser nun eines 
der zwei derzeit gesellschaftlich anerkannten/dominanten Geschlechter 
zuweisen – männlich oder weiblich –, wobei die Person das erste Ge-
schlecht bekommt, das genannt wird. Dieser Schritt soll schnell erfolgen. 
Es geht gerade nicht darum, dass die Gruppe überlegt, zu welchem 
Geschlecht die gesammelten Eigenschaften (vermeintlich) besser passen 
könnten. Die Seminarleitung modifiziert hierauf entweder mit einem 
Pfeil oder einem Kreuz (Zeichen für Weiblichkeit bzw. Männlichkeit) den 
inneren Kreis.

Schritt 4:
Die Gruppe wird nun gebeten, davon auszugehen, dass es dieser Person 
in ihrer momentanen Lebensphase oder generell wichtig ist, ein ‚richtiges 
Mädchen‘ bzw. ein ‚richtiger Junge‘ zu sein und von anderen als ‚richtiges 
Mädchen‘ bzw. ‚richtiger Junge‘ anerkannt zu werden.

Nun geht die anleitende Person mit der Gruppe die einzelnen Eigen-
schaften durch und markiert sie entsprechend der Meinungen in der 
Gruppe anhand der Frage:

„Hilft diese Eigenschaft dem Mädchen/Jungen dabei, von ihren Peers als 
‚richtiges‘ Mädchen / ‚richtiger‘ Junge anerkannt zu werden?“

Dieser Schritt muss besonders bewusst anmoderiert werden. Erfahrungs-
gemäß ist es Teilnehmenden häufig unangenehm, wenn sie das Gefühl 
vermittelt bekommen, sie sollten Klischees reproduzieren. Darum geht 
es hier explizit nicht. Wenn möglich, sollen sich die Teilnehmenden reale 
Mädchen bzw. Jungen vorstellen, die sie kennen. Es geht bei der Bewer-
tung der einzelnen Eigenschaften, Hobbies usw. zudem nicht darum,  
wie Jungen/Mädchen sind oder sein können. Es geht darum, was ihnen 
dabei hilft bzw. im Weg steht, um von ihren Peers als ‚richtiger Junge‘ 
bzw. ‚richtiges Mädchen‘ anerkannt zu werden.

 
Dabei sind Diskussionen und verschiedene Meinungen in der Gruppe 
willkommen. Mädchen und Jungen wachsen in unterschiedlichen Um-
feldern auf, die unterschiedliche Anforderungen mit sich bringen können.

Mögliche Markierungen der Eigenschaften können sein: 

*	 Unterstreichungen: Diese Eigenschaft hilft der Person dabei, 
von ihrem Umfeld als ‚richtiges‘ Mädchen bzw.  
‚richtiger‘ Junge anerkannt zu werden.

*	 Durchstreichungen: Diese Eigenschaft wird der Anerkennung 
als ‚richtiges‘ Mädchen bzw. ‚richtiger‘ Junge entgegenstehen.

*	 Gestrichelter Kreis: Die Gruppe ist sich uneinig, ob diese 
Eigenschaft gut mit der Anpassung an Geschlechternormen 
vereinbar ist. Solche Uneinigkeiten können ausdiskutiert 
werden, sollten aber nicht zu ausufernden Diskussionen führen, 
sondern als Spannungsfeld stehen gelassen werden.

*	 Klammern: Wenn ein Teil/Aspekt des Interesses möglich ist 
bzw. das Interesse nur unter bestimmten Bedingungen oder in 
bestimmten Kontexten mit einer Anpassung an Geschlechter-
normen harmoniert.

Insgesamt ist es hier sehr wichtig, die Gruppe immer wieder darauf 
aufmerksam zu machen, dass es nicht um unsere eigene Meinung geht, 
was alles mit Männlichkeit und Weiblichkeit vereinbar sein sollte und 
auch nicht um Nischen-Zielgruppen, bei denen das alles doch ganz frei 
ist. Es soll hier um eine Person gehen, der es wichtig ist, von anderen als 
‚richtiges Mädchen‘ bzw. ‚richtiger Junge‘ anerkannt zu werden!

 
Schritt 5: 
Im letzten Schritt beginnt die Leitung mit der Gruppe ein Gespräch mit 
zusammenfassendem und Transfercharakter über Mechanismen,  
wie Personen mit Eigenschaften umgehen, die als nicht geschlechter-
normativ angesehen werden. Diese Mechanismen gelten insbesondere 
für Menschen, denen es wichtig ist, als ‚richtige‘ Subjekte ihres  
Geschlechts anerkannt zu werden.

Für viele Kinder und Jugendliche und später Erwachsene bedeutet eine 
Orientierung an Geschlechteranforderungen und eine Erfüllung dersel-
ben, dass Kompetenzen ausgebildet werden. Das wird auch von einigen 
als befriedigend erlebt. Es kann aber auch zum Verwerfen von Anlagen, 
Interessen, Potentialen führen. Um Eigenschaften nicht zu verwerfen, 
aber dennoch als ‚richtiger Mann/Frau‘ anerkannt zu werden lassen sich 
einige Umgangsweisen/Mechanismen beobachten.

Es wird gesammelt, welche Mechanismen bereits auf dem Plakat zu 
finden sind und welche es darüber hinaus geben könnte. Diese werden 
unter dem Kreis oder an anderer Stelle festgehalten. Hier bringt sich 
auch die Leitung mit eigenen Beispielen ein.



Verlustspur des Subjekts 111

Beispiele

Umdeuten: Die geschlechtsbezogene Aufladung der Eigenschaft um-
interpretieren. Z.B. den Wunsch nach Nähe erotisieren und als Aspekt 
von Beziehungsfähigkeit, guter Beziehungsführung oder Fürsorge dem 
Partner gegenüber umdeuten.

Durch andere Eigenschaften kompensieren: Über besondere Zurschau-
stellung von Männlichkeit bzw. Weiblichkeit eine Eigenschaft ausba-
lancieren, die andernfalls problematisch wäre (z.B. Politikerinnen und 
demonstrative Zurschaustellung von Weiblichkeit, Nähe unter Jungen 
und Fußball oder Homofeindlichkeit).

Spezialisieren/Professionalisieren: Eine Fähigkeit dadurch akzepta-
bel machen, dass man mit ihr Geld verdient oder in ihr herausragende 
Leistungen erzielt, z.B. auf der Wettbewerbsebene einen Männlichkeits-
bonus aus einer Eigenschaft beziehen, die andernfalls nicht so einfach 
mit Männlichkeitsanforderungen vereinbar wäre (wie Geige spielen, 
erfolgreicher Turniertanz, etc.).

Funktionalisieren: Ein Interesse dadurch akzeptabel machen, dass man 
ihm nachgeht, um damit ein anderes Ziel zu erreichen (z.B. um hetero-
sexuell attraktiv zu sein oder die notwendigen Noten für einen status-
trächtigen Beruf zu erwerben).

Als Macke integrieren oder pathologisieren: Partielle Abwertung der 
Eigenschaft, Integration ins eigene Selbst, Relativierung oder Erklärung 
entlang des Paradigmas: „Alle haben ihre Macken/Schwächen“.

Identitäre Hierarchisierung: Die Eigenschaft demonstrativ aufwerten 
und andere abwerten, die nicht über sie verfügen (z.B. als „Prolls“ etc.).

Teil-Aspekte herausstellen/Teil-Aspekte fokussieren: Wenn einzelne 
Aspekte der jeweiligen Eigenschaften möglich sind, andere nicht, bzw. 
wenn einzelne Aspekte fokussiert werden müssen, um andere in den 
Hintergrund treten zu lassen. Beispiel Mädchen: Sport – nur bestimmte 
Sportarten sind legitimiert, Fan-Sein ggf. aus Interesse am Kontakt zu 
Männern. Beispiel Jungen: Tanzen – v.a. Hip-Hop, andere Tanzformen 
ggf. über Funktionalisierung im Sinne des erotischen Zugangs zu Mäd-
chen oder evtl. als erfolgreicher Leistungssportler.

Balance-Akte: Besonders Mädchen und junge Frauen müssen häufig 
Balance-Akte vollführen, die ihnen viele Eigenschaften, Hobbys und 
Verhaltensweisen erlauben, wenn sie als ‚nicht zu viel‘ und ‚nicht zu  
wenig‘ durch das Umfeld bewertet werden. Beispiele sind ein Umgang 
mit Make-Up (geschminkt ja, aber nicht zu sehr), dem Zeigen des  
eigenen Könnens oder der eigenen Intelligenz (klug ja, aber nicht besser-
wisserisch), etc.

Negieren/Verdrängen/Verwerfen/Abwerten: Das Interesse bzw. die 
Eigenschaft an sich selbst nicht zulassen, sie sich verbieten, sie schließ-
lich vergessen. Das Konzept des Verwerfens beinhaltet, dass die Eigen-
schaft nicht nur bei sich selbst abgewertet und sich selbst verboten wird, 
sondern dass dies in der Regel erfordert, sie auch bei anderen abzuwer-
ten – zumindest wenn diese das gleiche Geschlecht haben.

Davor oder danach kann zusätzlich darüber gesprochen werden, dass 
auch die Betonung von Eigenschaften eine wichtige Rolle spielen kann. 
Dies ist wichtig, um zu verstehen, warum manche aus Pädagog*innen-
sicht sehr anstrengenden oder kontraproduktiven Verhaltensweisen so 
stark von Kindern und Jugendlichen zur Schau gestellt werden – weil 
ihnen eine wichtige Bedeutung zukommt, wenn es Jugendlichen wichtig 
ist, sich Geschlechternormen anzupassen. Umgekehrt kann dabei  
auch verstanden werden, dass in diesen Prozessen nicht nur Verluste 
entstehen, sondern auch Spezialisierungen und Kompetenzaneignungen.

Zentral ist jedoch die Beschäftigung mit den negativen Aspekten des 
Verlustes und auch mit der daraus häufig folgenden Abwertung der  
entsprechenden Eigenschaften bei anderen Kindern und Jugendlichen, 
die ein Gruppenklima entscheidend beeinflussen kann.

Inhaltliche Vertiefung

Die vorliegende Methode setzt an den Ebenen Wissen und Haltung an. Im Anschluss sollte ein Transfergespräch, 
besser noch eine längere Arbeitsphase, dazu stattfinden, welche Bedeutung die erarbeiteten Prozesse im pädagogi-
schen Geschehen haben und was sich daraus für das pädagogische Handeln von Fachkräften ableiten lässt. Aus-
gangs- und Zielpunkt dieses Gesprächs sollte unter anderem die Entlastung von normativen Identifikationsanforde-
rungen sein.

Quelle: Dissens – Debus, Katharina/Stuve, Olaf (2013): Die Verlustspur des Subjekts – eine Methode zur Reflexion zweigeschlechtlicher  
Geschlechterkonstruktionen. In: Journal für LehrerInnenbildung, 01/2013, S. 47-52. Weiterentwickelt von Sarah Klemm und Ulla Wittenzellner



112 Dissens

Handlungspolygon
Entwickelt von Laura Sasse im Projekt Antifeminismus begegnen – 
Demokratie stärken auf Grundlage der Methode Positionsdreieck der 
Mobilen Beratung gegen Rechtsextremismus Berlin (mbr)

Themen

*	 Austausch zu Handlungsoptionen im Umgang mit 
diskriminierenden Situationen

*	 Sammlung einer Vielfalt von Umgangs- und 
Handlungsstrategien

*	 Anstoß von Reflexionsprozessen
*	 Empowerment und Bestärkung der Teilnehmen-

den in ihrer Handlungsfähigkeit 

Potenziale und Risiken

Die Methode bietet Teilnehmenden die Möglichkeit, 
an eigenen Fallbeispielen konkrete Handlungsoptio-
nen zu sammeln und zu erproben. So können sowohl 
argumentative Strategien als auch weitere Hand-
lungsmöglichkeiten im Austausch mit den anderen 
Teilnehmenden gesammelt werden. Eigene Hand-
lungsweisen werden reflektiert.

Variante

Für Personen, die nicht länger stehen können, ist 
die Methode schwierig. In diesem Fall kann die 
Positionierung verbal stattfinden. Alternativ posi-
tionieren sich Personen kurz und setzen sich  
danach wieder. Inhaltlich kann die Methode auch  
zu anderen Themen genutzt werden.

Zielgruppe

Diese Methode wurde für erwachsene Fachkräfte 
und Multiplikator*innen entwickelt, eignet sich 
aber auch für andere Zielgruppen (z.B. Jugendliche), 
wenn die Fragestellungen angepasst werden.

Rahmenbedingungen

Zeit: 40-60 Minuten.

Gruppengröße: 6-20 Personen.
 
Material: Markierungen für die 
fünf Positionen im Raum. Flipchart/Whiteboard 
zum Sammeln der Strategien.

Größe und Anzahl der Räume: Ein Raum mit genug 
Bewegungsfreiheit, um sich auf fünf Positionen 
aufzustellen.

Voraussetzungen: Die Übung ist produktiver, wenn 
bereits Kennenlernen, Vertrauensaufbau und inhalt-
liche Wissensvermittlung stattgefunden haben.

Quelle: Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. (Hrsg.): Pädagogische Handreichung Zwischen Sensibilisierung und Handlung in der 
Bildungsarbeit zu Antifeminismus, S.66ff: https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/AnBeg/padgog_antifeminismus.
PDF [21.08.2025]..

Kurztitel → Handlungspolygon

https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/AnBeg/padgog_antifeminismus.PDF
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/AnBeg/padgog_antifeminismus.PDF


113Handlungspolygon

Anleitung

Die Seminarleitung erklärt den Ablauf. Anhand von selbst eingebrachten Bei-
spielsituationen sollen sich die Teilnehmenden auf einer (oder zwischen mehreren) 
Positionen im Raum aufstellen, die jeweils eine Handlungsweise markieren. 
Die Positionen sind:

*	 Argumentieren (z.B. zum Perspektivwechsel anregen, inhaltlich zuspitzen, 
Wissen vermitteln, auf emotionale Ebene wechseln)

*	 Positionieren (kurze verbale Grenzziehung ohne Diskussion, z.B. ein Satz)
*	 etwas an der Situation ändern (z.B. Raum oder Gruppenformat wechseln)
*	 Nonverbal reagieren (z.B. mit Gestik oder Mimik)
*	 Etwas anderes (eine hier nicht aufgeführte Reaktion, z.B. eine Person zur  

Hilfe holen)

Die Teilnehmenden bekommen 3-5 Minuten Zeit, an Situationen aus ihrer Praxis zu 
denken, die sie gerne einbringen wollen. Daraufhin lädt die Seminarleitung dazu ein, 
eine erste Situation vorzustellen. Anschließend positionieren sich die Teilnehmenden. 
Sie können sich auch zwischen zwei Handlungsoptionen aufstellen, beispielsweise 
wenn sie unentschlossen sind, oder ihre Position im Verlauf der Diskussion ändern. 

Im nächsten Schritt fragt die Leitung die Teilnehmenden, warum sie sich dort  
positioniert haben, und was sie konkret machen würden. Mögliche Fragen sind:

*	 Warum habt Ihr Euch für Ecke A entschieden?
*	 Warum wollt ihr argumentieren?
*	 Wie genau würdet ihr argumentieren? (Z.B. Fragen stellen,  

sachlich argumentieren, eigene Betroffenheit markieren…)
*	 Wie lautet die Kurzpositionierung?
*	 Welche anderen Optionen seht ihr?

Die Handlungs- und Argumentationsmöglichkeiten werden auf einer Flipchart 
gesammelt. Nach Abschluss der ersten Auswertung können eine oder mehrere 
weitere Situationen besprochen werden.
Die Seminarleitung sollte selbst thematisch passende Situationen und kurze  
Fallbeispiele mitbringen, falls sich (anfänglich) die Teilnehmenden nicht trauen, 
eigene Situationen einzubringen, oder keine Ideen haben.

Beispielsituationen

*	 Ein Schüler sagt, er findet den Gender Pay Gap gerechtfertigt, weil Frauen 
einen niedrigeren IQ haben. Er verweist auf eine entsprechende Studie, die das 
belegt haben soll.

*	 Im Vortrag einer Fortbildnerin zu geschlechtlicher Vielfalt vor dem gesamten 
Kollegium eines Sozialhilfe-Trägers äußert sich ein Mitarbeiter immer wieder 
kritisch bis abwertend zur Wichtigkeit des Themas, mit Aussagen wie: „Das  
betrifft ja nur ein paar Paradiesvögel“. In Kleingruppenphasen macht er sich 
über das Thema lustig.

*	 Auf einem Straßenfest habt ihr mit eurem Träger einen Stand. Eine ältere Frau 
kommt zu euch und sagt: „Also diese Frühsexualisierung in der Kita, das soll 
mal jemand verstehen.“



114 Dissens

„Echte Männer“ vs. 
echte Männer
Entwickelt von Till Dahlmüller und David Gelhaar auf Grundlage von „Stark! 
Aber wie? – Methodensammlung und Arbeitsunterlagen zur Jungenarbeit  
mit dem Schwerpunkt Gewaltprävention“ von Romeo Bissuti und Georg Wölfl

Kurztitel → Echte Männer

Potenziale und Risiken

Die Methode stellt die Männlichkeitsbilder der Teil-
nehmenden der real existierenden Vielfalt von Männ-
lichkeiten gegenüber. Die Teilnehmenden reflektieren, 
worin sich Männlichkeitsanforderungen und gelebte 
vielfältige Männlichkeiten unterscheiden und welche 
Bedeutung Männlichkeit für sie hat.

Die Übung reproduziert zu Beginn stereotype Männ-
lichkeitsbilder und birgt damit das Risiko, dass diese 
Bilder verstärkt anstatt entkräftet werden. Die Repro-
duktion stereotyper Bilder kann zudem Verunsicherung 
und Druck auslösen, beispielsweise bei Teilnehmenden, 
für die es wichtig ist, als ‚richtiger‘ Junge/Mann wahr-
genommen zu werden, die jedoch das Gefühl haben, 
diesen Bildern nicht zu entsprechen. Die Übung sollte 
daher gut eingebettet und erst nach einem Teil zu 
Kennenlernen und Vertrauensaufbau durchgeführt 
werden. Die Leitung sollte darauf vorbereitet sein, 
selbst Aspekte einzubringen, Stereotype in Frage zu 
stellen und Vielfältigkeit in den Fokus zu nehmen.

Zielgruppe

Die Methode wurde für Jungen und junge Männer 
entwickelt, eignet sich aber auch für andere Ziel-
gruppen (z.B. Erwachsene).

Themen

*	 Männlichkeit und Männlichkeitsanforderungen

*	 Sichtbarmachung der realen Vielfalt von Männlich-
keiten

*	 Anstoß von Reflexionsprozessen zur Bedeutung von 
Männlichkeit für die Teilnehmenden

Rahmenbedingungen

Zeit: 30-45 Minuten.

Gruppengröße: 5-20 Personen.
 
Material: A4 Blätter, Stifte, Flipchartpapiere oder 
Whiteboard zum Sammeln der Begriffe.

Größe und Anzahl der Räume: Ein Raum, keine  
besonderen Anforderungen.

Voraussetzungen: Die Methode eignet sich sehr 
gut als Einstieg ins Thema. Vorkenntnisse sind nicht 
notwendig.

Quelle: Die Methode wurde ursprünglich von Romeo Bissuti und Georg Wölfl (2011) in der Broschüre „Stark! Aber wie? – Methodensammlung 
und Arbeitsunterlagen zur Jungenarbeit mit dem Schwerpunkt Gewaltprävention“ des Bundesministeriums für Unterricht, Kunst und Kultur 
(Abteilung GM/Gender und Schule), Wien, 2.Auflage (S. 44) veröffentlicht und im Rahmen des Projekts „Caring Masculinities in Action“ von 
David Gelhaar und Till Dahlmüller von Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. überarbeitet. Download der pädagogischen Handrei-
chung des Projekts unter: https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/CarMiA/Dissens_CarMiA_Caring_Masculini-
ties_in_Action_Handreichung_2024.pdf.

https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/CarMiA/Dissens_CarMiA_Caring_Masculinities_in_Action_Handreichung_2024.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/CarMiA/Dissens_CarMiA_Caring_Masculinities_in_Action_Handreichung_2024.pdf


„Echte Männer“ vs. echte Männer 115

Varianten

1.	 �Die zweite Frage kann alternativ zuerst gestellt werden: „Denkt an einen Mann oder Jungen, den ihr per-
sönlich kennt und mögt und schreibt auf, was ihr an ihm mögt. Überlegt ein paar Minuten, welche Eigen-
schaften er hat. Was zeichnet ihn aus?“ Die Frage nach Männlichkeitsbildern und -erwartungen folgt im 
zweiten Schritt. Das hat den Vorteil, dass die Jugendlichen nicht voreingenommen sind und auf der zweiten 
Seite Stereotype reproduzieren.

2.	 �Die oben beschrieben Reihenfolge kann beibehalten und die zweite Frage wie folgt gestellt werden: „Denkt 
an einen Mann oder Jungen, den ihr persönlich kennt und mögt und an den ihr euch wendet, wenn es Euch 
nicht gut geht. Schreibt auf, was es ist, was ihr an ihm mögt. Überlegt wieder ein paar Minuten, welche 
Eigenschaften er hat. Was zeichnet ihn aus?“ So wird der Fokus gezielter auf Aspekte fürsorglicher Männ-
lichkeiten gelegt. 

Anleitung

1.	 Alle Teilnehmenden bekommen ein A4-Blatt und einen Stift und werde gebeten, eine ‚1‘ rechts oben auf das Blatt Papier zu schreiben. 
Die Leitung erklärt: „Ich bitte euch nun, ein paar Minuten still zu überlegen, welche Eigenschaften ihr kennt, wie ein ‚echter Mann‘ 
(gesellschaftliche Stereotype, Erwartungen) zu sein hat. Anschließend schreibt ihr so viele dieser Eigenschaften wie möglich auf die 
Seite des Blattes mit der ‚1‘. Ich bitte euch, für gute Lesbarkeit in Blockbuchstaben und untereinander zu schreiben.“

2.	  „Nun bitte ich euch, das Blatt umzudrehen und eine ‚2‘ auf den rechten oberen Rand zu schreiben. Denkt nun an einen Mann oder 
Jungen, den ihr persönlich kennt und mögt und schreibt auf, was ihr an ihm mögt. Überlegt wieder ein paar Minuten, welche Eigen-
schaften dieser hat. Schreibt bitte auch auf diese Seite des Blattes in Blockbuchstaben diese Eigenschaften auf – und auch wieder so 
viele wie möglich.“

3.	  Anschließend werden die Teilnehmenden gebeten, die Blätter zu einem Papierball zusammenzuknüllen und eine ‚Papierballschlacht‘ 
zu beginnen, wobei sie sitzen bleiben.

4.	 Nach ein paar Minuten stoppt die Moderation das Herumwerfen und bittet nun alle Teilnehmenden, einen Papierball zu greifen und 
auseinander zu falten. Nun werden die Teilnehmenden gebeten, sich die Ergebnisse auf Seite ‚1‘ und ‚2‘ anzusehen und die beiden 
Seiten zu lesen. In einer ersten Auswertung werden die Teilnehmenden gebeten, zunächst nur die Worte auf den Seiten ‚1‘ laut vor-
zusagen und die Workshopleitenden notieren diese auf einem Flipchart. Dabei wird ein Flipchart mit „Echte Männer“ und das zweite 
mit Echte Männer beschriftet.

5.	 Nachdem Begriffe von Seite 1 auf dem ersten Flipchart gesammelt wurden, werden nun die Begriffe auf Seite 2 vorgelesen und auf 
dem zweiten Flipchart mit der Überschrift Echte Männer gesammelt. Häufig ist es so, dass deutliche Unterschiede zwischen den  
Ergebnissen auf Seite 1 und 2 bestehen. Es kann aber auch zu Gemeinsamkeiten kommen.

6.	 Nun beginnt die Reflexion. Eine mögliche einleitende Frage ist: „Was können wir hier sehen?“

Mit großer Wahrscheinlichkeit werden die Teilnehmenden den Unterschied zwischen gesellschaftlichen Anforderungen, Stereotypen, 
Normen und der Vielfalt von Männlichkeiten benennen. Bei der weiteren Diskussion sollten von der Leitung die folgenden Punkte 
verdeutlicht werden:

*	 Es wird sichtbar, dass es unterschiedliche Männer gibt. Diese Unterschiedlichkeit wird oft unsichtbar gemacht, wenn von Jungen und 
Männern gesprochen wird. 

*	 Männlichkeitsbilder verändern sich im Laufe der Zeit und unterscheiden sich in verschiedenen Gesellschaften, Regionen, Milieus 
sowie intersektional (z.B. in Bezug auf soziale Klasse, Alter, Familienstand, Rassismuserfahrungen, Behinderung, Trans-, Inter- und 
Cis-Geschlechtlichkeit). Zudem kann danach gefragt werden, welche Vorstellungen sich beharrlich halten.

*	 Das Verhältnis zwischen „echten“ und echten Männern ist für alle unterschiedlich. Das bedeutet, traditionelle Männlichkeitsbilder 
oder männlich konnotierte Eigenschaften sollten nicht per se als problematisch verstanden werden. Es wird allerdings problematisch, 
wenn:

	󲐾 bestimmte Eigenschaften nur einem Geschlecht zugestanden werden, 

	󲐾 Menschen aufgrund von Geschlechterbildern und -erwartungen eingeschränkt oder diskriminiert werden,

	󲐾 es zu Geschlechterungerechtigkeit oder Gewalt in Geschlechterverhältnissen kommt.



116 Dissens

Eine Geschichte zu 
einem meiner Namen
Entwickelt von Ulla Wittenzellner und Sarah Klemm auf Grundlage 
verschiedener Versionen, u.a. vom Bildungsteam Berlin-Brandenburg e.V. 
und von Verena Meyer, Bildungsbaustein zum NSU-Komplex

Kurztitel → Namensgeschichten

Themen

*	 Biographische Selbstreflexion, auch als Einstieg 
ins biographische Arbeiten geeignet

*	 Kennenlernen
*	 Sichtbarmachung unterschiedlicher Lebensreali-

täten sowohl in Bezug auf Geschlecht als auch 
andere Identitätsmerkmale und Zugehörigkeiten

*	 Aufzeigen von Unterschieden und Gemeinsam-
keiten in der Gruppe

*	 Anstoß von Reflexionsprozessen

Potenziale und Risiken

An Namen knüpfen sich verschiedene Zuschreibun-
gen bezüglich Geschlecht, Klasse/sozioökonomi-
schem Hintergrund, sprachlichem Background, Mig-
rationsgeschichte(n) und weiteren Zugehörigkeiten. 
Die Methode ermöglicht es den Teilnehmenden, 
über Aspekte aus ihrer Biographie zu sprechen. 
Dabei können sowohl schmerzhafte als auch lustige, 
nachdenkliche oder empowernde Geschichten er-
zählt werden. Es kann dadurch große Nähe entste-
hen und es können Verbindungen sowie Solidarität 
zwischen den Teilnehmenden entdeckt und gestärkt 
werden. Ebenso können Ungleichheiten sichtbar 
werden und schmerzhafte Erinnerungen hochkom-
men. Die Leitung sollte hierauf vorbereitet sein und 
die Übung in einem klaren Rahmen und einer mög-
lichst angenehmen, vertrauensvollen Atmosphäre 
durchführen.
 
In manchen Kontexten wird die Methode als  
Empowerment-Methode in einer (in Bezug auf min-
destens ein Diskriminierungsverhältnis) homogenen 
Gruppe verwendet. Für Personen, die die Methode  
in einem solchen Kontext kennengelernt haben, 
kann sie in heterogeneren Gruppensettings heraus-
fordernd sein. 

Variante

Die Methode kann auch als Einstieg für das Arbeiten 
zu Geschlecht, Klassismus, Rassismus verwendet 
werden. Eine Beschreibung hierfür gibt es beim 
Bildungsteam Berlin-Brandenburg e.V.: 

https://bausteine-antimuslimischer-rassismus.de/wp-con-
tent/uploads/2019/12/Geschichte_meines_Namens.pdf 
[21.08.2025].

Zielgruppe

Die Methode eignet sich für alle Personen  
ab 12 Jahren.

Rahmenbedingungen

Zeit: 30-60 Minuten, 5 Minuten Einführung,  
2 Minuten stille Nachdenkzeit,  
ca. 5 Minuten pro Person.

Gruppengröße: 5-20 Teilnehmer*innen  
(Zeit anpassen).
 
Material: Flipchart mit Fragen.

Größe und Anzahl der Räume: Ein Raum,  
die Methode findet im Sitzen statt.

https://bausteine-antimuslimischer-rassismus.de/wp-content/uploads/2019/12/Geschichte_meines_Namens.pdf
https://bausteine-antimuslimischer-rassismus.de/wp-content/uploads/2019/12/Geschichte_meines_Namens.pdf


Eine Geschichte zu einem meiner Namen 117

Anleitung

Zunächst wird der Ablauf der Übung erläutert. Alle Teilnehmenden dürfen  
eine Geschichte zu einem ihrer Namen erzählen. Welcher Name das ist und auf  
welchen Aspekt fokussiert wird, ist den Teilnehmenden selbst überlassen.  
Es kann in der Geschichte um einen Vornamen, Nachnamen oder Spitznamen 
gehen. Es kann ein selbstgewählter Name sein, oder einer, den die Teilnehmenden 
von anderen bekommen haben.

Auf einem Flipchart sind Fragen als Anregungen notiert. Es können diese oder 
ganz andere Fragen beantwortet werden.

Bevor die Runde losgeht, haben alle Teilnehmenden ein paar Minuten Zeit  
nachzudenken, ob und was sie erzählen wollen. Alle Teilnehmenden erzählen nur, 
was sie möchten. Es gibt kein richtig oder falsch. 

Alle Teilnehmenden sind aufgefordert, mit dem Gehörten verantwortungs- und 
respektvoll umzugehen. Die Namen anderer müssen in jedem Fall respektiert 
werden. Die Geschichten und Namen sollen nicht kommentiert oder bewertet 
werden. Das Gehörte bleibt im Raum.  

Anregungsfragen können sein: 

*	 Über welchen Namen willst du etwas erzählen?
*	 Weißt du, wer dir den Namen gegeben hat? Weißt du warum?
*	 Was bedeutet (dir) der Name?
*	 Gefällt dir der Name?
*	 Was magst du daran? Was nicht?
*	 Welche Erfahrungen machst du mit dem Namen?
*	 Wer nennt dich so? Wer darf dich so nennen?
*	 Fällt dir eine schöne Erfahrung mit deinem Namen ein?

Reihum wird erzählt – jede Person hat ungefähr 5 Minuten Zeit. Nachdem alle 
erzählt haben, sollte einmal nachgefragt werden, ob noch etwas obenauf liegt oder 
geteilt werden will.

Anwendung und Grenzen

Die Methode berührt sehr persönliche Geschichten. Es ist deshalb besonders 
wichtig, auf Freiwilligkeit und kreativen Umgang mit der Wahrheit hinzuweisen. 
Niemand muss etwas über einen eigenen Namen erzählen oder an der Methode 
teilnehmen – die Runde zu verlassen, ist jederzeit möglich.
Die Leitung sollte mit der eigenen Geschichte beginnen. Sie kann damit Impulse 
setzen und deutlich machen, dass unterschiedliche Aspekte erzählt werden können, 
die Geschichte mehr oder weniger persönlich/emotional etc. sein kann. 

Quelle: https://bausteine-antimuslimischer-rassismus.de/wp-content/uploads/2019/12/Geschichte_meines_Namens.pdf [21.08.2025].

https://bausteine-antimuslimischer-rassismus.de/wp-content/uploads/2019/12/Geschichte_meines_Namens.


118 Dissens

Wünsche an die Arbeitsweise
Auch: didaktischer Impuls zu guten Lern- und 
Auseinandersetzungsbedingungen zu Diskriminierung 

Katharina Debus und Iven Saadi

Im Folgenden stellen wir Wünsche an die Arbeitsweise vor, die wir zu Beginn von Fortbildungen oder von Pro-
zess- und Teambegleitungen zu Diskriminierungsthemen einbringen. Sie können in unserer Erfahrung viel dazu 
beitragen, dass Teilnehmende sich trotz mitgebrachter Unsicherheiten und Haltungen etc. gut auf gemeinsame 
Lern- und Veränderungsprozesse gegen Diskriminierung einlassen können. Für Fachkräfte und Aktivist*innen 
sind diese Impulse erfahrungsgemäß oft auch inspirierend bzgl. der Gestaltung eigener Räume.
 
Viele von uns haben sich in Gesellschaft, Bildungssettings 
oder auch in diskriminierungskritischen Szenen Haltungen 
und Gewohnheiten angeeignet, die es erschweren können, 
die weiter unten formulierten Wünsche an die Arbeitsweise 
umzusetzen, und wir haben auch bei uns selbst die Erfahrung 
gemacht, dass es dafür Übung brauchen kann. Vor diesem 
Hintergrund finden wir es wichtig, sie explizit nicht als z.B. 
Gruppenregeln zu formulieren, sondern als Wünsche bzw. 
Einladungen, andere, unseres Erachtens hilfreiche Arten und 
Weisen des Umgangs mit Lernen und mit anderen Menschen 
zu erproben und sie auch in unserem eigenen Handeln als 
Leitungen möglichst gut vorzuleben. 

In Fachkräfteseminaren stellen wir oft alle hier genann-
ten Punkte als Impuls vor und lassen die Teilnehmenden ggf. 
danach reflektieren, warum diese Ansätze für das Seminar-
thema relevant sind und was sie davon mit in ihre eigene 
Praxis nehmen wollen und können. Es geht uns nicht um einen 
Appell, in jedem Seminar diese Punkte eingangs vorzustellen. 
Ein solches Vorgehen setzt eine gut konzentrationsfähige 
Gruppe voraus. Es hat den Vorteil, bestimmte Framings für 
herausfordernde Situationen anzubieten und Teilnehmenden 
Unsicherheiten zu nehmen und Umgangsweisen anzubieten, 
bevor entsprechende Herausforderungen entstehen. Aber es 
hat auch Nachteile, u.a. eine längere Zuhörphase zu Beginn 
des Seminars und dass dabei manchen anderen Teilnehmen-
den erst auffällt, welche Fehler sie machen könnten und sie 
besorgt werden. 

In unserer Arbeit kann es sein, dass wir z.B. bei kürzeren 
Formaten oder Lerngruppen, für die ein selbstreflexiver Blick 
auf die eigenen Lern- und Handlungsgewohnheiten besonders 
herausfordernd ist, nur einige ausgewählte und – z.B. bei der 
Arbeit mit Kindern und Jugendlichen – bedarfsgerecht um-
formulierte Wünsche vorstellen. Ebenso verändern wir teil-
weise die Reihenfolge und Begründungen der Wünsche, z.B. 

*	 wenn wir vom Thema der Fortbildung  
besondere Bedarfe ableiten, oder 

*	 wenn uns die zur Verfügung stehenden Vorin-
formationen über die Teilnehmenden annehmen 
lassen, dass in Bezug auf bestimmte Aspekte be-
sondere Aufmerksamkeit und Vorarbeit erforderlich 
sein wird, und/oder 

*	 wenn das ein oder andere bereits in der Gruppen-
kultur verankert ist und keiner längeren Ausführung 
bedarf. 

Die Ausführlichkeit und Wortwahl passen wir ebenso an 
unsere Annahmen über die Gruppe an. Nicht zuletzt machen 
es manche Lernsettings ggf. erforderlich, weitere, hier nicht 
aufgeführte Aspekte mit in die Wünsche aufzunehmen. Die 
folgende Darstellung ist also nicht als starre Anleitung zu 
verstehen, sondern soll dazu inspirieren, selbst nachzu-
denken, welche der Aspekte für die eigene Praxis hilfreich 
sein könnten und wie eine zur eigenen Zielgruppe sowie zum 
eigenen Setting und Stil passende Umsetzung dieser Aspekte 
aussehen könnte. 

Wir empfehlen, vor einem Seminar zu überlegen, welche 
Hürden, Unterstützungsbedarfe oder Herausforderungen 
möglicherweise entstehen könnten, und darauf aufbauend zu 
überlegen, welche Punkte sinnvollerweise adressiert werden 
sollten, wie sie am besten bei der Zielgruppe ankommen 
und an welcher Stelle sie sinnvoll platziert werden können. 
Manchmal können bestimmte Punkte auch z.B. auf einen 
späteren Zeitpunkt verschoben werden. Zeitpunkt und Form 
der Platzierung sollten auch zum eigenen Leitungsstil pas-
sen – Teilnehmende spüren es, wenn wir selbst Unbehagen 
mit der Umsetzung haben und übernehmen möglicherweise 
dieses Unbehagen unbewusst. 

Kurztitel → Wünsche



Wünsche an die Arbeitsweise 119

Wünsche an die Arbeitsweise bzw. 
Lernatmosphäre 

Lernende Grundhaltung 

Wir schlagen den Teilnehmenden vor, sich während des ge-
meinsamen Lernprozesses nicht die ganze Zeit damit zu 
beschäftigen, ob sie gut genug sind, ob sie sich alles merken 
werden können. Umgekehrt markieren wir, dass es vielleicht 
schön fürs Ego, aber schade um die investierte Bildungszeit 
ist, wenn sie sich vor allem darauf konzentrieren, dass sie die 
vorgestellten Inhalte schon kennen bzw. sich auf ihr bereits 
vorhandenes Wissen zum Thema konzentrieren und wenig 
Neugier auf Neues haben. Beide Varianten und ähnliche 
Haltungen haben sich Menschen häufig u.a. in schulischen 
Bildungsräumen angeeignet. Unserer Erfahrung nach können 
sie aber Lern- und andere Veränderungsprozesse weniger 
ergiebig oder anstrengend machen oder sogar nachhaltig 
blockieren. 

Vor diesen Hintergründen laden wir die Teilnehmenden 
ein, unsere Lernangebote im Sinne vieler Blumen zu ver-
stehen, die wir und andere Teilnehmende in die Mitte legen, 
unter denen möglicherweise nicht alle, aber hoffentlich einige 
Blumen relevant und hilfreich für ihre jeweiligen Interessen 
und Praxisfragen sein werden. Wir laden sie ein, sich daraus 
ihren eigenen Blumenstrauß zusammenzustellen, indem sie 
sich neugierig eigene Lerngegenstände suchen, schauen, 
welche Aspekte und Perspektiven für sie neu, interessant 
oder für die eigenen Handlungsfelder wertvoll sein könnten. 
Wenn sie noch nicht viel Vorwissen zum Thema haben, bitten 
wir sie um Mut zur Lücke, versuchen also, sie vom Anspruch 
zu entlasten, alles mitnehmen zu müssen. Wenn ihnen vieles 
schon bekannt ist, laden wir sie ein, auf interessante Details, 
Formulierungen, Visualisierungen etc. zu achten bzw. über 
eigene Transfer-Möglichkeiten nachzudenken. 

Kompetenzlosigkeitskompetenz 

Besonders hilfreich ist, den konstruktiven Umgang mit Wis-
senslücken und Unsicherheiten als Kompetenz aufzuwerten. In 
Anlehnung an Paul Mecherils Entwicklungen zu Pädagogik in 
der Migrationsgesellschaft (2013) laden wir die Teilnehmenden 
dazu ein, Kompetenzlosigkeitskompetenz einzuüben. Dies 
meint die Fähigkeit, gut damit umzugehen, nicht immer alles 
wissen bzw. handlungssicher sein zu können. Wir vermitteln, 
dass eine durch Diskriminierungs- und Ungleichheitsverhält-
nisse geprägte Gesellschaft derart komplex ist, dass wir auch 
z.B. bei hoher Fachlichkeit oder viel Beschäftigung mit Dis-
kriminierung nicht immer alles wissen und auf jede Situation 
handlungssicher und richtig reagieren können. (Dies gilt im 
Übrigen auch für Pädagogik im Allgemeinen.) 

Der Begriff Kompetenzlosigkeitskompetenz lädt dazu 
ein, es als Kompetenz und nicht als Scheitern zu begreifen, 
offen und konstruktiv mit diesem Sachverhalt umzugehen, 
statt bei Unsicherheit nur zu simulieren, handlungssicher 
zu sein, und damit z.B. Lernenden nicht gerecht zu werden, 

oder andere Menschen für die eigene Überforderung ver-
antwortlich zu machen. Ebenso wenig ist es hilfreich, eigene 
Unsicherheiten als Scheitern oder Infragestellung der eigenen 
professionellen Kompetenz zu verstehen. Wir wünschen uns 
stattdessen, unsere Lernräume auch als Übungsraum dafür zu 
nutzen, einen konstruktiven, offenen Umgang mit Fragen und 
Unsicherheiten weiterzuentwickeln und damit eine wichtige, 
nicht allein pädagogisch relevante Kompetenz auszubauen. 

Wohlwollen, Fehlerfreundlichkeit und diskriminie-
rungskritische Verantwortungsübernahme 

In unserer Gesellschaft sind diskriminierende Deutungs- und 
Handlungsweisen so alltäglich und weit verbreitet, dass wir 
diese nicht allein dadurch loswerden, dass wir kognitiv ent-
scheiden, nicht mehr diskriminierend handeln und denken zu 
wollen. Stattdessen nehmen wir an, dass wir auch dann, wenn 
wir uns sehr bemühen, womöglich Fehler machen und zu Dis-
kriminierung beitragen. 

Eine Strategie, mit dieser Unsicherheit umzugehen, be-
steht darin, jegliche Kritik am eigenen Handeln abzuwehren 
mit einem „Ich hab‘ das so nicht gemeint!“ oder „Ich bin doch 
kein Rassist!“. 

Eine andere Strategie, die wir insbesondere bei sensibili-
sierten Menschen wahrnehmen, ist, gar nichts zu sagen oder 
zu tun, statt das Risiko einzugehen, etwas falsch zu machen 
(und ggf. von anderen dafür als falsch bewertet zu werden). 
Zwar sind eine gewisse Achtsamkeit und Umsicht im Handeln 
sinnvoll und manchmal heißt das auch, zurückhaltender zu 
werden. Aber eine Selbst-Blockade und einen Rückzug aus 
selbst Denken und Verantwortungsübernahme haben wir als 
wenig hilfreich erlebt. Ein solches Vorgehen führt regelmäßig 
dazu, dass Diskriminierungsbetroffene allein gelassen werden 
mit der Verantwortung, Diskriminierung und Ungleichheit 
aktiv entgegenzuwirken und dafür die ‚richtigen‘ Lösungen 
und Handlungsansätze zu entwickeln und dann auch damit 
umzugehen, wenn eine vorgeschlagene Strategie unerwünschte 
‚Nebenwirkungen‘ hat. Nicht selten führt es auch zu sozialer 
Isolation Betroffener, wenn Privilegierte aus Angst vor Fehlern 
und Kritik ihnen nur noch mit Befangenheit begegnen bzw. die 
Vertiefung von Beziehungen an Über-Vorsicht krankt. Zugleich 
wird durch eine Vermeidungshaltung die Auseinanderset-
zung mit eigenen Haltungen und Handlungsweisen blockiert, 
wodurch individuelle Lernprozesse gegen Diskriminierung 
erschwert werden können (vgl. hierzu auch Goel 2020). 

Als Antwort auf beide nicht-konstruktive Strategien 
wünschen wir uns von den Teilnehmenden Wohlwollen und 
Fehlerfreundlichkeit in dem Sinne, dass wir erst einmal davon 
ausgehen, dass wir Fehler nicht immer verhindern können und 
dadurch nicht automatisch zu schlechten Menschen werden. 
Wir teilen die Vermutung, dass alle in der Fortbildung es gut 
meinen und nicht-diskriminierend handeln wollen, und bitten 
darum, freundlich damit umzugehen, wenn beteiligten Personen 
dennoch Fehler unterlaufen. 
In diesem Sinne schlagen wir eine Unterscheidung zwischen 
Intention und Effekt (vgl. → Diskriminierung) oder Absicht und 
Auswirkung vor. Wir machen deutlich, dass (vor dem Hinter-
grund der oben formulierten Überlegungen) auch Handlungen 



120 Dissens

mit besten Absichten diskriminierende Auswirkungen haben 
können. Wir argumentieren, dass die Absicht dennoch relevant 
ist: Wenn wir es gut meinen, sollten wir bereit sein, die Auswir-
kungen unseres Handelns zu überdenken und es entsprechend 
unserer guten Absichten anzupassen. Das wird leichter, wenn 
wir Menschen erstmal keine bösen Intentionen unterstellen. 

Um zugleich das Risiko zu minimieren, dass ein solches 
Vorgehen auf Kosten derer geht, die von Diskriminierung be-
troffen sind, braucht es zugleich auch eine diskriminierungs-
kritische Verantwortungsübernahme. Wir plädieren also dafür, 
sich nicht auf Wohlwollen und Fehlerfreundlichkeit auszuruhen, 
sondern bitten alle, sich ernsthaft darum zu bemühen, nicht-
diskriminierend zu handeln und ihre nicht-diskriminierende 
Handlungsfähigkeit zu erweitern. Wir laden dazu ein, wenn 
wir auf diskriminierende Auswirkungen unseres Sprechens 
oder Handelns hingewiesen werden, nicht zuerst mit Ver-
teidigung oder Abwehr zu reagieren. Stattdessen finden wir 
es hilfreich, die Kritik als Lernangebot und -gelegenheit zu 
verstehen und ernsthaft darüber nachzudenken, Verantwor-
tung für unser Handeln zu übernehmen, uns ggf. für eventuell 
verursachte Verletzungen zu entschuldigen und uns dann im 
weiteren Verlauf darum zu bemühen, unser Handeln unseren 
Absichten anzupassen. 

(Wir behaupten nicht, dass wir nie zu anderen gut be-
gründeten Einschätzungen kommen dürfen als die Person, 
die Kritik geübt hat – dazu schreiben wir unten mehr im Teil 
zu Spannungsverhältnissen. Aber wir laden dazu ein, erst in 
Ruhe drüber nachzudenken und nicht im ersten Reflex direkt 
die Kritik abzuwehren.) 

Solidarische Kritik und kritische Solidarität 

Für einen solchen Prozess brauchen wir Impulse von und 
Austausch mit anderen Menschen, um gemeinsam zu lernen 
und in diskriminierungskritische Richtung zu wachsen und 
entsprechende Handlungsfähigkeit zu entwickeln. Wir können 
uns nicht alles selbst aneignen. Dazu gehört auch Kritik als 
Feedback und Lernangebot, wenn unser Handeln nicht zu 
unseren guten Absichten passt. 

Kritik funktioniert insbesondere dann als Lernangebot, 
wenn sie solidarisch ist. Deswegen wünschen wir uns von den 
Teilnehmenden, dass sie, wenn davon auszugehen ist, dass 
eine diskriminierende Äußerung z.B. aus Unkenntnis und 
nicht mit Diskriminierungsabsicht getätigt wurde, ihre Kritik 
möglichst spezifisch und handlungsbezogen formulieren, und 
damit nicht das Gegenüber als ganze Person abwerten (z.B. 
„Ich finde diesen Begriff/diese Handlung sexistisch, weil…“ 
statt „Du bist ja ein Sexist.“). 

Für Fälle, in denen Teilnehmende eine Kritik nicht gut 
begründen können, bieten wir Formulierungen an wie: „Ich 
habe ein komisches Gefühl zu diesem Begriff, können wir 
da zusammen drauf schauen?“ oder: „Ich habe mal Kritik 
an diesem Begriff gehört, bekomme sie aber nicht mehr zu-
sammen. Weiß wer was dazu?“ 

1	 Siehe Kapitel 1.3, mehrere Kästen und Kapitel 2.8 in unserem Text „Gestaltung von Ankommens-Situationen in Bildungs-Angeboten zu  
Diskriminierung, Ungleichheit oder polarisierten Themen“ (Debus/Saadi 2024).

Und für Fälle, in denen Betroffene z.B. mit Blick auf die Un-
gleichverteilung von Diskriminierungslasten keine Energie 
für die Erklärungen aufwenden wollen oder können, oder in 
denen sich schon Rollen eingeschlichen haben und manche 
Teilnehmenden keine Lust haben, ständig einseitig alles 
erklären zu müssen, laden wir dazu ein, z.B. zu sagen: „Ich 
finde diese Formulierung problematisch, aber ich mag nicht 
schon wieder erklären. Kann wer anders?“

An dieser Stelle ist es oft wichtig, nochmal zu sagen, 
dass die Person nicht in jeder Situation mit der Kritik so 
wohlwollend, zugewandt und erklärungsbereit sein muss wie 
vorgeschlagen. Uns geht es hier um Situationen, bei denen 
wir von potenziell gutem Willen, Lernbereitschaft und auch 
Zeit miteinander ausgehen. Andernfalls fühlen Teilnehmen-
de sich negativ bewertet, wenn sie z.B. bei Übergriffen auf 
der Straße oder beim x-ten antisemitischen Witz von Onkel 
Ottokar ungeduldig bzw. vehement reagieren, obwohl das 
der Situation durchaus angemessen sein kann.

Aufmerksamkeit für Spannungsverhältnisse 

Diskriminierung und Ungleichheitsverhältnisse sind komplex 
und zu vielen ihrer Aspekte gibt es nicht immer eindeutig 
richtige Analysen, von allen (informierten) Betroffenen 
geteilte Begriffe oder Handlungsansätze, die nur positive 
Auswirkungen haben. Oft gibt es emanzipatorisch begrün-
dete, aus unserer Sicht berechtigte Kontroversen. Dies kann 
umso mehr relevant sein, wenn Handlungsansätze mehrere 
Diskriminierungsverhältnisse berühren, z.B. wenn das An-
liegen, in der Sprache alle Geschlechter mitzudenken, auf 
das Anliegen trifft, durch einfache Sprache Barrierefreiheit 
und Teilhabe auch für Menschen ohne leichten Zugang zu 
(dieser) Sprache zu gewährleisten. Oder wenn manche Be-
troffene bestimmte Begriffe oder Thematisierungen emp-
owernd bzw. die dahinterliegende Theorie hilfreich und 
sinnvoll finden, während sich andere eher durch die damit 
verbundenen Erinnerungen belastet fühlen oder andere 
Theorie-Ansätze viel wichtiger finden. Aus diesen Gründen 
wünschen wir uns von Teilnehmenden einen interessierten 
Blick auf Spannungsverhältnisse und die Anerkennung, 
dass z.B. viele in Zusammenhang mit Diskriminierung und 
Ungleichheit stehende Fragen mit jeweils guten diskrimi-
nierungskritischen Gründen unterschiedlich beantwortet 
werden können. 

Dazu gehört auch eine Grundhaltung, die sich dessen 
bewusst ist, nicht immer alles zu wissen (Wissen um das 
eigene Nicht-Wissen) und zu sehen. Insbesondere in Themen, 
die von diskriminierungskritischen Polarisierungen geprägt 
sind,1 bei denen also z.B. zwei unterschiedliche emanzi-
patorische Gerechtigkeitsanliegen um das Thema ringen, 
kommt hinzu, dass Wissensbestände und Haltungen, die 
nur aus einer Perspektive gewonnen wurden, unvollständig 
sein können. Gerade wenn Menschen darin leidenschaftlich 
dagegen kämpfen, dass die ihnen wichtige Perspektive oft 



Wünsche an die Arbeitsweise 121

vernachlässigt wird, ist es besonders wichtig, in den Fokus 
zu holen, dass auch noch weitere Perspektiven ergänzend 
notwendig sind.
Wir laden die Teilnehmenden dazu ein, im ersten Schritt 
emanzipatorische Spannungsfelder als solche wahrzunehmen 
und von Situationen zu unterscheiden, in denen eine diskrimi-
nierungskritische Perspektive auf eine reaktionäre Perspektive 
trifft. Bei emanzipatorischen Spannungsfeldern lohnt es sich 
in der Regel, erstmal zu versuchen, zu verstehen, welche An-
liegen, Werte oder Strategien in Spannung stehen. Oft liegen 
hinter diesen auch viele gemeinsame Anliegen. Es kann sich 
dann lohnen, darauf zu schauen, was möglicherweise durch 
diese unterschiedlichen Analysen und Umgangsweisen über 
die Komplexität des Ungleichheitsverhältnisses zu lernen ist. 

Dabei machen wir stark, dass aus diesen Spannungen 
nicht unbedingt Gegner*innenschaft zwischen den unter-
schiedlichen Positionen abzuleiten ist, sondern gemein-
sam gelernt werden kann, wie konstruktiv mit Komplexität, 
Gleichzeitigkeit und Ambivalenzen umgegangen werden 
kann. Eventuell können so Empowerment und Widerstands-
strategien breiter und wirksamer aufgestellt werden. 

Interessierter Blick auf eigene Emotionen 

In vielen Kontexten werden Gefühle z.B. als nicht professio-
nell abgewertet, oder Gerechtigkeitsforderungen von u.a. 
durch Rassismus oder Sexismus Betroffenen als emotional 
abgewehrt. Zugleich beeinflussen Diskriminierungs- und 
Ungleichheitsverhältnisse, welche Emotionen wir uns u.a. in 
unserem Aufwachsen als legitim oder richtig aneignen, welche 
wir lernen abzulehnen, und wie wir z.B. emotional darauf 
reagieren, wenn wir realisieren, dass wir (auch ungewollt) zu 
Diskriminierung beitragen, oder auf Unrechtserfahrungen, 
die sich gegen uns selbst richten. 

Zudem ist erwartbar, dass die Beschäftigung mit Dis-
kriminierung bzw. Ungerechtigkeit Emotionen aufruft. Wenn 
diese als unerwünscht oder unprofessionell verstanden wer-
den, besteht das Risiko, dass die Teilnehmenden entweder 
sich selbst dafür abwerten oder wütend auf andere werden, 
weil sie z.B. Unsicherheit oder Schmerz gespürt haben. Mög-
licherweise werden sie auch wütend auf die Leitung, weil z.B. 
das Sprechen über Diskriminierung nicht ihren Wünschen an 
einen Safer Space entspricht (→ Safer/Braver Spaces). Zudem 
können Emotionen (→ Emotionen) eine wichtige Ressource 
im Erkennen von und Einsatz gegen Diskriminierung sein.2 

Wir laden deswegen die Teilnehmenden dazu ein, sich im 
Kontext von Lernprozessen zu Diskriminierung die eigenen 
Gefühle zum Thema interessiert anzuschauen. Wir framen, 
dass es aus unserer Sicht genauso interessant ist, wenn der 
eigene Umgang emotional distanziert ist, wie wenn er von 
verschiedenen Emotionen geprägt ist. Das eine ist nicht wün-
schenswerter oder professioneller als das andere, sondern es 
kommt auf den Umgang mit diesen Emotionen an. Je nach 
Zeit und Thema heißen wir Emotionen explizit im Seminar 
willkommen. 

2	 Ausführlicher haben wir im Podcast Alles für Alle über Emotionen im Lernen zu Diskriminierung gesprochen, vgl. Wittenzellner u.a. (2022).

Selbstsorge, Selbstregulation und Freiwilligkeit 

Wir wünschen uns auch von Teilnehmenden, sich gut um sich 
selbst zu kümmern. Das beinhaltet, dass wir es nicht als Aus-
druck von Unaufmerksamkeit deuten, wenn sie sich z.B. zur 
Entlastung ihres Körpers während Inputs auf oder um ihren 
Stuhl bewegen (und dabei vermeiden, viel Aufmerksamkeit 
auf sich zu lenken), oder während der Veranstaltung dem 
Bedürfnis nachkommen, zu essen und zu trinken. 

Wir halten es für ebenso wichtig, dass Teilnehmende 
sich, wenn z.B. in biografischen Einheiten eigene Wider-
fahrnisse mit Diskriminierung oder andere schmerzhafte 
Erinnerungen aufgerufen werden können, vorher fragen und 
selbst entscheiden, wie tief sie hineingehen wollen, und dass 
sie nur solche Informationen über sich selbst in der Gruppe 
teilen, mit denen sie sich wohlfühlen. Grundsätzlich ist uns 
Freiwilligkeit in der Mitwirkung während der Veranstaltung 
wichtig und das formulieren wir direkt am Anfang. 

Da Menschen oft in u.a. schulischen Kontexten Lernen 
so verinnerlicht haben, dass es mehr darum geht, fremdge-
setzte Anforderungen ungefragt zu erfüllen, als um Selbst-
regulation und Freiwilligkeit, kann es unserer Erfahrung nach 
sehr helfen, im weiteren Seminarverlauf immer wieder zu 
Selbstregulation einzuladen und deutlich zu machen, dass 
die Teilnahme an Methoden freiwillig ist – eine einfache 
Einladung am Anfang stellt oft nur eine Grundlage dar, auf 
die aufgebaut werden muss. 

Grenzachtung 

Wir wünschen uns von den Teilnehmenden auch darüber 
hinaus einen achtsamen Umgang mit den eigenen Grenzen 
sowie jenen der anderen Personen im Raum, u.a. in Bezug auf 
persönliche Fragen, Resonanz zu persönlichen Erzählungen 
und Ratschläge. Unter anderem laden wir bezüglich dieser 
Themen dazu ein, vorher zu fragen, ob diese gerade erwünscht 
sind. Wir bitten die Teilnehmenden, sich auch zu trauen, ein 
solches Angebot auszuschlagen bzw. eine Grenze zu setzen, 
wenn es gerade nicht gut passt bzw. über die eigenen Gren-
zen gehen würde. Wir halten ein vorheriges Nachfragen und 
eine klare Kommunikation gerade bei schwierigen Themen, 
die Schmerz aufrufen können, oder in Situationen, in denen 
ggf. eine Person in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit 
rutschen könnte, für sehr hilfreich. Entsprechend framen 
wir das Erfragen und Äußern von Grenzen als Geschenk für 
einen guten Kontakt (anstatt als persönliche Zurückweisung). 



122 Dissens

Achtsamer Umgang mit Zuschreibungen, Namen 
und Pronomen 

In unserem Aufwachsen und Leben in einer von Diskrimi-
nierung und Ungleichheit geprägten Gesellschaft haben 
wir häufig gelernt, Menschen z.B. wegen ihres Namens, 
Aussehens oder anderer Merkmale schnell und unbewusst 
zuzuschreiben, wie sie sind, welche Geschlechtszugehörigkeit 
sie haben, woher sie kommen, über welche Kompetenzen 
sie verfügen, welche Einstellung sie haben etc. Wir laden 
die Teilnehmenden dazu ein, sich zu vergegenwärtigen, 
dass solche Zuschreibungen oft nicht zutreffen, häufig 
auch verletzend sind und regelmäßig guten Beziehungen 
im Weg stehen. 

Ein bewusster Umgang damit beinhaltet, davon auszu-
gehen, dass wir sehr wenig über die anderen wissen, und mehr 
Aufmerksamkeit darauf zu legen, was sie von sich mitteilen, 
welches ihre gewünschten Namen und Pronomen (also z.B. 
er, sie, they) sind oder wie sie ihren Namen aussprechen. Und 
uns dann bemühen, das als Orientierung zu nehmen, wenn wir 
mit ihnen interagieren oder über sie sprechen, ohne darauf 
weitere Zuschreibungen aufzubauen. 

Da Zuschreibungen in unserer Gesellschaft so üblich 
und gewohnt sind, können uns auch hierbei Fehler passieren, 
wenn wir z.B. ein zugeschriebenes statt des gewünschten 
Pronomens verwenden. Dann ist es oft am einfachsten für 
die andere Person, wenn wir daraus kein größeres Drama 
machen, in dem sie sich mit unseren Schuld- oder Überfor-
derungsgefühlen auseinandersetzen muss. Hilfreicher ist es 
meist, uns kurz zu entschuldigen und uns dann ernsthaft zu 
bemühen, es besser zu machen und damit zu zeigen, dass wir 
die andere Person und ihr Selbstverständnis ernstnehmen. 

Schutz, Privatsphäre und Vertraulichkeit 

Insgesamt, aber insbesondere in Bezug auf in der Fortbildung 
geteilte persönliche Informationen wünschen wir uns von Teil-
nehmenden, dass sie damit vertraulich umgehen. Das schließt 
nicht aus, Einsichten bzw. Lehren aus Erzähltem auch außer-
halb des Seminars zu teilen, allerdings sollte dabei unbedingt 
vermieden werden, Informationen, die z.B. eine persönliche 
Zuordnung ermöglichen würde, an andere weiterzugeben. Für 
uns umfasst Vertraulichkeit explizit auch persönliche Infor-
mationen aus Kleingruppenmomenten, über die auch in der 
Gesamtgruppe nicht ohne das Einverständnis der Person, die 
sie geteilt hat, berichtet werden sollte. 

Zugleich ist es uns wichtig deutlich zu machen, dass wir 
Vertraulichkeit nicht garantieren können, und Teilnehmende 
deswegen selbst einschätzen sollten, was sie über sich teilen. 
In festen Gruppen, z.B. bei Team-Prozessen, sprechen wir 
gegebenenfalls auch eingangs ausführlicher über Wünsche 
und realistische Möglichkeiten von Vertraulichkeit und be-
mühen uns, die Gruppe dabei zu begleiten, Absprachen zu 
treffen, die sie auch wirklich umsetzen kann. 



123

Selbstreflexion I:  
Meine Haltung zu meinen 
Adressat*innen
Entwickelt von Katharina Debus und Iven Saadi für die Fortbildung  
„Lernen zu Diskriminierung“

Aus unserer Sicht ist wichtig, anzuerkennen, dass es unmög-
lich ist, eine neutrale Haltung gegenüber unseren Adres-
sat*innen zu haben. Wir werden ihnen immer vor dem Hin-
tergrund unserer eigenen Erfahrungen und Bilder begegnen. 
Die folgenden Fragen sind dazu gedacht, sich im Sinne der 
professionellen Weiterentwicklung mit eigenen Emotionen und 
Haltungen zu beschäftigen, die in unsere Begegnungen mit 
unseren Adressat*innen einfließen. Wenn Neutralität nicht 
möglich ist, so ist doch ein reflektierter Umgang möglich. 
Am Ende des Arbeitsblatts finden sich Auswertungsfragen 
auf der Meta-Ebene.

Reflexionsfragen zur eigenen Haltung zu  
verschiedenen Adressat*innengruppen

Die Fragen eignen sich sowohl für die Selbstreflexion als auch 
für die Reflexion mit anderen Menschen. Es geht nicht darum, 
die Fragen abzuarbeiten, sondern darüber ins Denken und 
Fühlen und ggf. ins Gespräch zu kommen.

 

Kurztitel → Selbstreflexion

Welche Bilder gehen mir zu meinen  
Adressat*innen durch den Kopf?

Inwiefern sind meine Bilder durch schöne oder  
schwierige biografische Erfahrungen geprägt?

Inwiefern sind sie durch Lebensweltnähe oder  
-ferne geprägt? (Also: Leben meine Adressat*innen  

in Lebenswelten, die meinen eigenen heutigen  
oder früheren Lebenswelten ähneln und/oder sich von  

ihnen unterscheiden? Hat das Einfluss auf meine  
Bilder von ihnen?)

Gibt es Adressat*innengruppen, die bei mir  
Schutzimpulse auslösen? Erlaube ich ihnen genug 

Lernerfahrungen?

Gibt es Adressat*innengruppen, von denen ich mich 
bedroht fühle oder die Schmerz bei mir auslösen?  
Nehme ich mögliche Verunsicherungen und/oder  

Verletzlichkeiten bei ihnen wahr?

Gibt es Adressat*innengruppen, die ich als  
Gegner*innen empfinde? Nehme ich mögliche  

gemeinsame Anliegen mit ihnen wahr?

Gibt es Adressat*innen, die ich als unwissend  
bzw. zu belehrend wahrnehme? Nehme ich ihre  

Kompetenzen wahr?

Gibt es Adressat*innen, die ich als sehr kompetent 
wahrnehme? Nehme ich ihre Bedarfe, Fragen,  

Unsicherheiten und/oder Verletzlichkeiten wahr?

Inwiefern nehmen diese Emotionen, Bilder und  
Haltungen Einfluss auf meine Bildungsarbeit? (Z.B. auf 
mein Handeln, unsere pädagogische Beziehungsarbeit 

und/oder auf die Reaktionen und Haltungen der  
verschiedenen Adressat*innen mir gegenüber.)

Warum sollten meine Adressat*innen von/mit mir 
lernen wollen?

Wie gehe ich mit meinen Emotionen, Bildern  
und Haltungen und den Wünschen meiner  

Adressat*innen in meiner Bildungsarbeit und in Bezug 
auf Selbstsorge um? 

Wie könnte ich mit ihnen umgehen?

Selbstreflexion I: Meine Haltung zu meinen Adressat*innen



124 Dissens

Auswertungsfragen auf der Meta-Ebene zum  
pädagogischen Umgang 

Wie gesagt: Wir gehen davon aus, dass es keine neutrale 
Haltung gibt. Wir werden immer Adressat*innengruppen 
haben, denen gegenüber wir uns näher oder ferner, sicherer 
oder unsicherer, fürsorglicher oder abgegrenzter, besorgter 
oder anerkennender etc. fühlen. Dies wird in vielen Fällen 
bewusst und/oder unbewusst für die Adressat*innen spür-
bar werden und unseren Umgang miteinander beeinflussen 
– ebenso wie die Bilder und Gefühle, die die Adressat*innen 
uns gegenüber haben. Die folgenden Fragen sollen dazu an-
regen, einen reflektierten Umgang damit zu finden:

Wo bringe ich bzgl. der obengenannten Fragen Poten-
ziale für meine pädagogische Beziehungsarbeit mit?

Wo sehe ich Herausforderungen?

Sehe ich Aspekte, bei denen meine Emotionen, Bilder 
und Haltungen Schwierigkeiten mit bestimmten  

Adressat*innengruppen begünstigen?

Könnte ich meinen Blick stärken, um bestimmten 
Barrieren in meinen Emotionen, Bildern und Haltungen 

entgegenzuwirken, z.B. bewusst auf Aspekte  
bei bestimmten Adressat*innengruppen zu achten,  

die ich eher übersehe?

Könnte ich innere ‚Gegenspieler*innen‘ gegen ein-
seitige Bilder, Emotionen oder Haltungen gegenüber 
bestimmten Adressat*innengruppen stärken? (Z.B. 

schauen, wie ich gerade auch mit denen in Beziehung 
kommen kann, die mir besonders fremd sind, oder wie 
ich die, die ich als mir besonders ähnlich wahrnehme, 
auch in ihrer Differenz und Fremdheit mit gegenüber 

wahrnehmen kann etc.)

Selbstverständlich ist es auch völlig legitim, mit bestimmten 
Adressat*innengruppen nicht gut arbeiten zu können oder 
nicht arbeiten zu wollen, weil wir z.B. biografisch geprägt 
zu viel Abwehr oder Angst ihnen gegenüber haben oder aus 
anderweitigen Gründen nicht in Beziehung mit ihnen treten 
können. Es sollte uns aber bewusst sein, dass es dann min-
destens auch an uns liegt, wenn wir diese nicht erreichen. 
Wenn möglich sollten wir versuchen, die Arbeit mit ihnen 
eher Kolleg*innen zu überlassen, die bessere Chancen auf 
Wirksamkeit haben, oder z.B. in Teamzusammensetzungen 
auf eine gute Mischung achten.



Selbstreflexion II: Emotionen im Lernen zu Diskriminierung und zu Geschlechterverhältnissen 125

Selbstreflexion II: 
Emotionen im Lernen zu 
Diskriminierung und zu 
Geschlechterverhältnissen
Katharina Debus

Die folgenden Fragen sind zur Anregung gedacht für Reflexionen und Praxisvorhaben in der Gestaltung von 
Lernprozessen zu Diskriminierung(sprävention) und Geschlechterverhältnissen. 

Die Fragen gehen von Anregungen zur Reflexion eigener Gefühle und Umgangsweisen mit Gefühlen aus und 
laden dann zu professionellen Reflexionen und Transfers ein. Es kann besonders anregend sein, sich unter  
Kolleg*innen über die jeweils eigenen Reflexionen zu unterhalten und sich dabei sowohl für Gemeinsamkeiten 
als auch Differenzen zu interessieren.

Kurztitel → Selbstreflexion

Erlebt Ihr Lernprozesse zu Diskriminierung und/
oder Geschlechterverhältnissen als emotional?

Falls (manchmal) ja: 
	󶐰 Welche Emotionen kennt Ihr bei Euch in solchen  

Lernprozessen? 

	󶐰 Welche Stärken/Ressourcen stecken in Euren Emotionen 
und wo könnte es Fallstricke geben?

Falls (manchmal) nein: 
	󶐰 Was glaubt Ihr, warum? Welche Rollen spielen dabei 

innere oder äußere Faktoren?

	󶐰 Welche Funktion könnte die Abwesenheit von Emotionen 
für Euch haben? Welche Stärken/Ressourcen stecken in 
dieser Nicht-Emotionalität und wo könnte es Fallstricke 
geben?

Wo vermutet Ihr Unterschiede zu Teilen Eurer  
(zukünftigen) Teilnehmendengruppen? Was folgt 
aus diesen Unterschieden?

Was macht aus Eurer Sicht einen gelungenen 
Lernprozess zu Diskriminierung und/oder zu 
Geschlechterverhältnissen aus? 

	󶐰 Aus Eurer Sicht als Teilnehmer*in?

	󶐰 Aus Eurer Sicht als Leitung?

	󶐰 Wo vermutet Ihr Unterschiede zu Teilen Eurer (zukünftigen) 
Teilnehmendengruppen? Was folgt aus diesen Unter-
schieden?

	󶐰 Was heißt das alles für Eure Praxis?



126 Dissens

Mit welchem Umgang mit Gefühlen fühlt Ihr Euch am wohlsten?  
Wie müssen Räume emotional gestaltet sein, damit Ihr Euch darin wohlfühlt?  
Wie müssen sie emotional gestaltet sein, damit Ihr darin gut lernen könnt bzw.  
Inspirationen mitnehmt?  
Was befremdet Euch? Was macht Euch unruhig?  
Was macht Euch Angst, Sorgen, Wut, Einsamkeit, Trauer, Beklemmung, Befangenheit 
bzw. andere Gefühle, die Ihr problematisch findet?

	󶐰 Was könnte das mit Eurer Biografie und/oder Euren jetzigen Umfeldern zu tun haben? 
Gab es diesbezüglich Veränderungen in Eurem Leben?

	󶐰 Gibt es Formen von Gefühlsäußerungen von anderen, die Euch blockieren oder verhin-
dern, dass Ihr Eure eigenen Bedürfnisse, Grenzen, Stärken oder Ähnliches wahrnehmt? 
Wie könnt Ihr damit umgehen?

	󶐰 Gibt es Formen von Gefühlsäußerungen, die für Euch Beziehungsarbeit mit Teilnehmen-
den oder auch Kolleg*innen erschweren?

	󶐰 Spielen bei all dem Framings eine Rolle? Könnt Ihr manche Dinge anders empfinden 
bzw. besser verarbeiten, wenn Ihr sie anders analytisch einordnet?

	󶐰 Wie genau könnten Eure persönlichen Präferenzen/Muster Eure Bildungsarbeit beein-
flussen? 

	󲐾 Könnt Ihr bestimmte Räume besonders gut herstellen? 

	󲐾 Geht Ihr bestimmten Situationen aus dem Weg/vermeidet sie? 

	󲐾 �Geht das evtl. auf Kosten von Lernchancen für Eure Adressat*innen, die andere 
Bedürfnisse und/oder Muster haben? 

	󲐾 Seid Ihr besonders aufmerksam/sensibel (eher für Risiken oder eher für Chancen)? 

	󲐾 Macht Ihr evtl. Fehlübertragungen von Euch auf andere? 

	󲐾 Seid Ihr aufmerksam für Gemeinsamkeiten und Differenzen? 

	󲐾 Könnt Ihr auf bestimmte Bedürfnisse besonders gut eingehen? 

	󲐾 Könnt Ihr eigene Irritationen nutzen, um Dinge besprechbar zu machen? 

	󲐾 Was braucht Ihr als Self-Care, um langfristig diese Arbeit machen zu können? 

	󲐾 Wo könnte es interessant sein, das eigene Repertoire zu erweitern? 

	󲐾 Was bräuchtet Ihr dafür?

Welcher Umgang mit Gefühlen im Kontext von Diskriminierung bzw. Geschlechter-
verhältnissen wird Eurer Wahrnehmung nach derzeit gesellschaftlich, fachlich bzw. 
politisch nahegelegt?

	󶐰 In Bezug auf aktuelle gesamtgesellschaftliche Verhältnisse? (Z.B. Neoliberalismus und die 
Anforderung, immer souverän, handlungsfähig, leistungsstark und niemals verletzlich zu sein, 
die im Kontext mit historischen Konstruktionen weißer, bürgerlicher, heterosexueller, cis-ge-
schlechtlicher, nicht-behinderter/‚gesunder‘, goj (nicht-jüdischer) … Männlichkeit zu betrachten 
ist; in diesem Zusammenhang auch z.B. Gleichsetzung von Professionalität mit Emotionslosig-
keit, Gleichsetzung von Schmerz/Traurigkeit mit Versagen oder mit Unrecht etc.)

	󶐰 In Bezug auf Eure eigenen Kontexte? (Z.B. professionelle Räume mit bestimmten Anforderun-
gen an Gefühlsarbeit, Authentizität etc. oder z.B. politische Räume, die Ausdrücke von Ver-
letzlichkeit als krisenhaft framen und/oder die Wut fokussieren etc.)

	󶐰 Welche Effekte haben solche Gefühlsnormen? Was ermöglichen sie? Was erschweren sie? Für 
wen und für was sind sie gut und für wen und für was sind sie schlecht?

	󶐰 Inwiefern beeinflussen Sie Eure Bildungskonzepte, Eure Situationsanalysen, Euer spontanes 
Vorgehen bzw. Eure Gefühle als Bildungsarbeiter*innen? Was davon ist hilfreich und was wollt 
Ihr überdenken?



Selbstreflexion II: Emotionen im Lernen zu Diskriminierung und zu Geschlechterverhältnissen

Was brauchen Menschen, um nicht-diskriminierend bzw. 
diskriminierungskritisch handlungsfähig zu werden?

	󶐰 Was hat das mit emotionalem Lernen zu tun?

	󶐰 Was könnt Ihr als Gestalter*innen von Lernprozessen 
dazu beitragen?

Was braucht Ihr als Leitung, um Lernprozesse gut zu 
begleiten? (hier mit einem Fokus auf Emotionen)

	󶐰 Was besorgt Euch, was macht Euch Druck, was beglückt 
Euch, …?

	󶐰 Was unterstützt Euch im Umgang mit 
Herausforderungen?

	󶐰 Was wollt Ihr noch lernen/weiterentwickeln? 

	󶐰 Was könnte Euch dabei unterstützen?

Wie kann ein guter Umgang aussehen, wenn Teilnehmende in einer Bildungsveranstal-
tung Gefühle zeigen? (Z.B. Aufmerksamkeit für/auf die eine Person, Sharing/andere 
teilen auch eigene Gefühle, Verbindungen herstellen, Ratschläge geben, gemeinsame 
Fragestellungen/Themen identifizieren und eigene Umgangsweisen teilen, analytische 
Einordnungen/Deutungen anbieten, Empörung über Ungerechtigkeiten in den Raum 
stellen, Ruhe/Zeit lassen, Nachfragen, Seminar unterbrechen, Raum für Verletzlichkeit 
schaffen, Fokus auf Fakten und weg von Gefühlen lenken, Fokus auf Stärke/Resilienz 
lenken, Fokus auf Self-Care lenken, von Gefühlen weggehen/rationalisieren/Leichtig-
keit über z.B. Ironie herstellen etc.)

	󶐰  Was würdet Ihr Euch selbst wünschen, wenn Ihr Gefühle zeigt?

	󶐰  In welcher Hinsicht könnten andere Menschen andere Wünsche haben?

	󶐰  Wie könnt ihr das herausfinden? Wie könnt Ihr vorgehen, wenn Ihr unsicher seid?

	󶐰  Wie ist das für die anderen Teilnehmenden, was könnten die brauchen?

	󶐰  Wie könntet Ihr mit Spannungsfeldern zwischen verschiedenen Bedürfnissen umgehen?

Was könnt Ihr besonders gut im Umgang mit Gefühlen in Eurer Bildungsarbeit? 
Wofür seid Ihr sensibel? Was sind Eure Stärken?

Was könnt Ihr besonders gut im Umgang mit Gefühlen in Eurer Bildungsarbeit? 

Wofür seid Ihr sensibel? 

Was sind Eure Stärken?



128 Dissens

Literaturverzeichnis
Albert, Matthias/Quenzel, Gudrun/De Moll, Frederick (2024): Jugend 2024: 19. Shell Jugendstudie. Weinheim: 
Beltz Verlag. URL: https://www.shell.de/about-us/initiatives/shell-youth-study-2024.html [19.08.2025].

Amadeu Antonio Stiftung (Hrsg.) (2015): Instrumentalisierung des Themas sexueller Missbrauch durch Neonazis. 
Analysen und Handlungsempfehlungen für Zivilgesellschaft und Betroffenengruppen. URL: https://www.amadeu-
antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2018/08/instrumentalisierung-des-themas-sexueller-missbrauch-durch-
neonazis-1.pdf [31.10.2025]. 

Amadeu Antonio Stiftung (Hrsg.) (2016): Das Bild des „übergriffigen Fremden“. Warum ist es ein Mythos? Wenn mit 
Lügen über sexualisierte Gewalt Hass geschürt wird. URL: https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/w/files/pdfs/
fachstelle/broschuere-mythos-web.pdf [31.10.2025].

Amlinger, Carolin/Nachtwey, Oliver (2022): Gekränkte Freiheit: Aspekte des libertären Autoritarismus. Berlin: Suhr-
kamp Verlag.

Baker, Catherine/Ging, Debbie/Brandt Andreasen, Maja (2024): Recommending Toxicity: The role of algorithmic 
recommender functions on YouTube Shorts and TikTok in promoting male supremacist influencers. URL: https://
antibullyingcentre.ie/wp-content/uploads/2024/04/DCU-Toxicity-Full-Report.pdf [19.08.2025].

Bauer, Mareike Fenja/Rösch, Viktoria (2023): Self-Care, Mental Health und Antifeminismus – visuelle Strategien an-
tifeministischer Influencerinnen auf TikTok und Instagram. In: Institut für Demokratie und Zivilgesellschaft (Hrsg.): 
Wissen schafft Demokratie. Schwerpunkt Netzkulturen und Plattformpolitiken 14, S. 60–77.

Beck, Dorothee (2020): Arenen für Angriffe oder Arenen der Akzeptanz? Medien als Akteure in ,Genderismus’-Dis-
kursen. In Henninger, Annette/Birsl, Ursula (Hrsg.): Gender Studies. Bielefeld: transcript, S. 61–104.

Behrens, Kilian/Pérez Duarte, Mika/Lölhöffel, Lea/Henßler, Vera/Schwarz, Patrick (2024a): Queerfeindlichkeit in der 
extrem rechten Publizistik – Teil 1. URL: https://www.apabiz.de/2024/queerfeindlichkeit-in-der-extrem-rechten-
publizistik-teil-1/ [22.08.2025].

Behrens, Kilian/Pérez Duarte, Mika/Lölhöffel, Lea/Henßler, Vera/Schwarz, Patrick (2024b): Queerfeindlichkeit in der 
extrem rechten Publizistik – Teil 2. URL: https://www.apabiz.de/2024/queerfeindlichkeit-in-der-extrem-rechten-
publizistik-teil-2/ [22.08.2025].

Beier, Friederike (2023): Patriarchat und Kapitalismus. In: Boykott Magazin #3. Berlin: Zweifelnde Amateure e.V., 
S. 136-139.

Bereswil, Mechthild/Neuber, Anke (Hrsg.) (2011): In der Krise? Männlichkeiten im 21. Jahrhundert. Münster: Verlag 
Westfälisches Dampfboot.

Bergdorf, Munroe (2023): Beyond Visibility. URL: https://www.instagram.com/p/DH3Pqklop3g/?img_index=1 
[22.08.2025].

Bitzan, Maria (2000): Geschlechtshierarchischer Verdeckungszusammenhang. Überlegungen zur sozialpädagogi-
schen Mädchen- und Frauenforschung. In: Lemmermöhle, Doris et al. (Hrsg.): Lesarten des Geschlechts. Zur De-
Konstruktionsdebatte in der erziehungswissenschaftlichen Geschlechterforschung. Opladen: Leske + Budrich, S. 
146–160. 

Bitzan, Renate (2016): Geschlechterkonstruktionen und Geschlechterverhältnisse in der extremen Rechten. In: Vir-
chow, Fabian/Langebach, Martin/Häusler, Alexander (Hrsg.): Handbuch Rechtsextremismus. Wiesbaden: Springer 
VS, S. 325-373.

Blum, Rebekka (2019): Angst um die Vormachtstellung: zum Begriff und zur Geschichte des deutschen Antifeminis-
mus. Hamburg: Marta Press.

Böhnisch, Lothar (2013): Männliche Sozialisation. Eine Einführung. Weinheim: Beltz Juventa.

Bola, J.J. (2023): Sei Kein Mann – Warum Männlichkeit ein Albtraum für Jungs ist. München: Hanserblau.

https://www.shell.de/about-us/initiatives/shell-youth-study-2024.html
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2018/08/instrumentalisierung-des-themas-sexueller-missbrauch-durch-neonazis-1.pdf
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2018/08/instrumentalisierung-des-themas-sexueller-missbrauch-durch-neonazis-1.pdf
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2018/08/instrumentalisierung-des-themas-sexueller-missbrauch-durch-neonazis-1.pdf
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/w/files/pdfs/fachstelle/broschuere-mythos-web.pdf
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/w/files/pdfs/fachstelle/broschuere-mythos-web.pdf
https://antibullyingcentre.ie/wp-content/uploads/2024/04/DCU-Toxicity-Full-Report.pdf
https://antibullyingcentre.ie/wp-content/uploads/2024/04/DCU-Toxicity-Full-Report.pdf
https://www.apabiz.de/2024/queerfeindlichkeit-in-der-extrem-rechten-publizistik-teil-1
https://www.apabiz.de/2024/queerfeindlichkeit-in-der-extrem-rechten-publizistik-teil-1
https://www.apabiz.de/2024/queerfeindlichkeit-in-der-extrem-rechten-publizistik-teil-2
https://www.apabiz.de/2024/queerfeindlichkeit-in-der-extrem-rechten-publizistik-teil-2
https://www.instagram.com/p/DH3Pqklop3g/?img_index=1


Literaturverzeichnis 129

Bourdieu, Pierre (2005): Die männliche Herrschaft (2. Aufl.). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Bridgland, Victoria M.E./Takarangi, Melanie K.T. (2021): Danger! Negative memories ahead: the effect of warnings 
on reactions to and recall of negative memories. In: Memory, 29:3, S. 319-329.

Bundeskriminalamt (2024): Bundeslagebilder – Geschlechtsspezifisch gegen Frauen gerichtete Straftaten 2023. 
URL: https://www.bka.de/SharedDocs/Downloads/DE/Publikationen/JahresberichteUndLagebilder/StraftatenGe-
genFrauen/StraftatengegenFrauenBLB2023.html [31.10.2025].

Bundesverband Trans*/LSVD Bundesverband (2022): Soll Geschlecht jetzt abgeschafft werden? 12 Fragen und Ant-
worten zu Selbstbestimmungsgesetz & Trans*geschlechtlichkeit. URL: https://www.bundesverband-trans.de/wp-
content/uploads/2022/02/soll-geschlecht-jetzt-abgeschafft-werden-_bvt_lsvd_onlineversion.pdf [27.08.2025].

Bundesverband Trans* (2024): Was bringt Trans*feindlichkeit rechtsextremen Akteur*innen? Und: Was ist daran 
so gefährlich? URL: https://www.bundesverband-trans.de/wp-content/uploads/2025/05/Transfeindlichkeit-und-
rechtsextreme-Akteur_innen_web.pdf.pdf [22.08.2025].

Bundeszentrale für politische Bildung (2018): Kulturelle Alternativen zur Zweigeschlechterordnung – Vielfalt statt 
Universalismus. URL: https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/geschlechtliche-vielfalt-trans/245271/kultu-
relle-alternativen-zur-zweigeschlechterordnung-vielfalt-statt-universalismus/ [27.08.2025].

Busche, Mart (2012): Crosswork: Vom Sinn und Unsinn der pädagogischen Arbeit mit dem „Gegengeschlecht“. In: 
Dissens e.V. & Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.): Geschlechterreflektierte 
Arbeit mit Jungen an der Schule. Texte zu Pädagogik und Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und Bildung. Ber-
lin: Dissens e.V., S. 159-168. URL: https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Busche%20
-%20Crosswork.pdf [21.08.2025].

Busche, Mart/Streib-Brzič, Uli (2018): Pädagogische Interaktionen und Haltungen – Herausforderungen guter Pra-
xis. In: Busche, Mart/Hartmann, Jutta/Nettke, Tobias/Streib-Brzič, Uli (Hrsg.): Heteronormativitätskritische Ju-
gendbildung. Bielefeld: transcript, S. 115-176.

Chebout, Lucy (2012): Back to the roots! Intersectionality und die Arbeiten von Kimberlé Crenshaw. URL: http://
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/chebout/ [08.11.2024].

Clark, D. Anthony/Spanierman, Lisa (2018): “I Didn‘t Know That Was Racist”. Costs of Racial Microaggressions to 
White People. Influence and Implications. In: Torino, Gina C./Rivera, David P./Capodilupo, Christina M./Nadal, Kevin 
L./Sue, Derald Wing (Hrsg.): Microaggression Theory. Influence and Implications. New Jersey: John Wiley & Sons, 
S. 138-156.

Connell, Raewyn (2015): Der gemachte Mann – Konstruktion und Krise von Männlichkeiten. Wiesbaden: Springer 
VS.

Crenshaw, Kimberlé (1989): Demarginalising the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidi-
scrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. In: University of Chicago Legal Forum, Vol. 1989, Iss. 
1, Article 8, S. 139-167.

Dahlmüller, Till/Gelhaar, David/Moschitz, Alexander/Scambor, Elli (Hrsg.) (2023): Caring Masculinities in Action. 
URL: https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/CarMiA/Dissens_CarMiA_Caring_Ma-
sculinities_in_Action_Handreichung_2024.pdf [15.08.2015].

Debus, Katharina (2012a): Und die Mädchen? Modernisierungen von Weiblichkeitsanforderungen. In: Dissens e.V. 
& Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.): Geschlechterreflektierte Arbeit mit 
Jungen an der Schule. Texte zu Pädagogik und Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und Bildung. Berlin: Dissens 
e.V., S. 103-124. URL: https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20Und%20
die%20m%C3%A4dchen.pdf [21.08.2025].

https://www.bka.de/SharedDocs/Downloads/DE/Publikationen/JahresberichteUndLagebilder/StraftatenGegenFrauen/StraftatengegenFrauenBLB2023.html
https://www.bka.de/SharedDocs/Downloads/DE/Publikationen/JahresberichteUndLagebilder/StraftatenGegenFrauen/StraftatengegenFrauenBLB2023.html
https://www.bundesverband-trans.de/wp-content/uploads/2022/02/soll-geschlecht-jetzt-abgeschafft-werden-_bvt_lsvd_onlineversion.pdf
https://www.bundesverband-trans.de/wp-content/uploads/2022/02/soll-geschlecht-jetzt-abgeschafft-werden-_bvt_lsvd_onlineversion.pdf
https://www.bundesverband-trans.de/wp-content/uploads/2025/05/Transfeindlichkeit-und-rechtsextreme-Akteur_innen_web.pdf.pdf
https://www.bundesverband-trans.de/wp-content/uploads/2025/05/Transfeindlichkeit-und-rechtsextreme-Akteur_innen_web.pdf.pdf
https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/geschlechtliche-vielfalt-trans/245271/kulturelle-altern
https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/geschlechtliche-vielfalt-trans/245271/kulturelle-altern
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Busche%20-%20Crosswork.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Busche%20-%20Crosswork.pdf
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/chebout/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/chebout/
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/CarMiA/Dissens_CarMiA_Caring_Masculinities_in_Action_Handreichung_2024.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/content/documents/CarMiA/Dissens_CarMiA_Caring_Masculinities_in_Action_Handreichung_2024.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20Und%20die%20m%C3%A4dchen.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20Und%20die%20m%C3%A4dchen.pdf


130 Dissens

Debus, Katharina (2012b): Dramatisierung, Entdramatisierung und Nicht-Dramatisierung in der geschlechterreflek-
tierten Bildung. Oder: (Wie) Kann ich geschlechterreflektiert arbeiten, ohne geschlechtsbezogene Stereotype zu ver-
stärken? In: Dissens e.V. & Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.): Geschlech-
terreflektierte Arbeit mit Jungen an der Schule. Texte zu Pädagogik und Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und 
Bildung. Berlin: Dissens e.V., S. 149-158. URL: https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/
Debus%20-%20Dramatisierung.pdf [21.08.2025].

Debus, Katharina (2012c): Vom Gefühl, das eigene Geschlecht verboten zu bekommen. Häufige Missverständnis-
se in der Erwachsenenbildung zu Geschlecht. In: Dissens e.V. & Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, 
Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.): Texte zu Pädagogik und Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und Bildung. Berlin: 
Dissens e.V., S. 175-188. URL: https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20
Missverst%C3%A4ndnisse.pdf [29.10.2025].

Debus, Katharina (2014): Rechtsextremismus als Suche nach Handlungsfähigkeit? Subjektive Funktionalität von 
Verhalten als Ausgangspunkt von Rechtsextremismusprävention. In: Debus, Katharina/Laumann, Vivien (Hrsg.): 
Rechtsextremismus, Prävention und Geschlecht. Düsseldorf: Hans-Böckler-Stiftung, S. 61-99. URL: https://www.
boeckler.de/de/faust-detail.htm?sync_id=HBS-005817 

Debus, Katharina (2015): Von Neoliberalismus und vom Zaubern. Plädoyer für utopische Momente. In: Hechler, 
Andreas/Stuve, Olaf (Hrsg.): Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Rechts. Opladen, Berlin & Toronto: Verlag 
Barbara Budrich, S. 383-385.

Debus, Katharina (2018): Irgendwas zu Vielfalt… Anregungen für eine reflektierte Methodenauswahl. In: Debus, 
Katharina/Laumann, Vivien (Hrsg.): Pädagogik geschlechtlicher, amouröser und sexueller Vielfalt. Zwischen Sensi-
bilisierung und Empowerment. Berlin: Dissens – Institut für Bildung und Forschung, S. 121-130. URL: https://inter-
ventionen.dissens.de/materialien/handreichung [01.08.2025].

Debus, Katharina (2020a): Gestaltung von Lernprozessen zu Diskriminierung in der offenen Jugendarbeit. Im Rah-
men der Konferenz Platz für Vielfalt?! Differenzlinien in der Offenen Jugendarbeit der Fachhochschule, Berner in 
Bern am 20.11.2020. URL: https://www.youtube.com/watch?v=Q4a7R3e0eI8 [01.08.2025].

Debus, Katharina (2020b): Umgang mit problematischen Begriffen im Lernen zu Diskriminierung. URL: https://
katharina-debus.de/wp-content/uploads/Debus-Umgang-mit-problematischen-Begriffen-im-Lernen-zu-Diskri-
minierung.pdf [01.08.2025].

Debus, Katharina (2022): „Sind wir nicht alle ein bisschen diskriminiert?“ Zur Einordnung häufiger Probleme von 
Jungen* und dem Begehren, als diskriminiert anerkannt zu werden. In: cultures interactive (Hrsg.): Geschlechter-
reflektierte Jungen*arbeit in Neukölln stärken! Auswertungen, Grundlagen, Perspektiven. Berlin: cultures interac-
tive, S. 49-66. URL: https://cultures-interactive.de/files/publikationen/Flyer%20Broschueren%20Dokumentatio-
nen/2022_Junge%20Junge%20web.pdf [01.08.2025].

Debus, Katharina (2023): Diskriminierung und Sexualpädagogik. Einführung zu Diskriminierung mit sexualpädago-
gischen Bezügen. Graz: Arbeitsgemeinschaft Mädchen*- und Burschen*arbeit Graz. URL: https://katharina-debus.
de/wp-content/uploads/Debus-Diskriminierung-und-Sexualpaedagogik.pdf bzw. in Newsletter Nr. 7 URL: https://
www.mafalda.at/newsletterarchiv/ [01.08.2025].

Debus, Katharina (2024): Wissen ist nicht alles … Emotionen in der Bildung zu Antifeminismus. Vortragsaufzeich-
nungen und Text. URL: https://antifeminismus-begegnen.de/de/2024/08/01/wissen-ist-nicht-alles-emotionen-
der-bildung-zu-antifeminismus [23.10.2025].

Debus, Katharina (2025): Warum verhalten sich Menschen diskriminierend? Subjektive Funktionalität von Diskri-
minierung und Stärkung von Handlungsfähigkeit als Ansätze für Prävention und Intervention. Extended Version 
mit mehr Beispielen, Theorie, Grafiken und Hypothesen. Berlin: Dissens – Institut für Bildung und Forschung. URL: 
https://katharina-debus.de/material/texte/subjektive_funktionalitat [23.10.2025].

Debus, Katharina (i.V.): Geschlechterreflektierte Pädagogik. Weinheim: Beltz Juventa.

Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (2012): Geschlechterreflektierte Arbeit mit Jun-
gen an der Schule. Konzeptionelle Grundlagen und Schlussfolgerungen aus einer Fortbildungsreihe. In: Dissens e.V. & 
Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.): Geschlechterreflektierte Arbeit mit Jun-
gen an der Schule. Texte zu Pädagogik und Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und Bildung. Berlin: Dissens e.V., 

https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20Dramatisierung.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20Dramatisierung.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20Missverst%C3%A4ndnisse.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20-%20Missverst%C3%A4ndnisse.pdf
https://www.boeckler.de/de/faust-detail.htm?sync_id=HBS-005817  
https://www.boeckler.de/de/faust-detail.htm?sync_id=HBS-005817  
https://interventionen.dissens.de/materialien/handreichung
https://interventionen.dissens.de/materialien/handreichung
https://www.youtube.com/watch?v=Q4a7R3e0eI8
https://katharina-debus.de/wp-content/uploads/Debus-Umgang-mit-problematischen-Begriffen-im-Lernen-zu-Diskriminierung.pdf
https://katharina-debus.de/wp-content/uploads/Debus-Umgang-mit-problematischen-Begriffen-im-Lernen-zu-Diskriminierung.pdf
https://katharina-debus.de/wp-content/uploads/Debus-Umgang-mit-problematischen-Begriffen-im-Lernen-zu-Diskriminierung.pdf
https://www.cultures-interactive.de/files/publikationen/Flyer%20Broschueren%20Dokumentationen/2022_Junge%20Junge%20web.pdf
https://www.cultures-interactive.de/files/publikationen/Flyer%20Broschueren%20Dokumentationen/2022_Junge%20Junge%20web.pdf
https://katharina-debus.de/wp-content/uploads/Debus-Diskriminierung-und-Sexualpaedagogik.pdf
https://katharina-debus.de/wp-content/uploads/Debus-Diskriminierung-und-Sexualpaedagogik.pdf
https://www.mafalda.at/newsletterarchiv
https://www.mafalda.at/newsletterarchiv
https://antifeminismus-begegnen.de/de/2024/08/01/wissen-ist-nicht-alles-emotionen-der-bildung-zu-antifeminismus
https://antifeminismus-begegnen.de/de/2024/08/01/wissen-ist-nicht-alles-emotionen-der-bildung-zu-antifeminismus
https://katharina-debus.de/material/texte/subjektive_funktionalitat


Literaturverzeichnis 131

S. 9-16. URL: https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20K%C3%B6nnecke%20
Schwerma%20Stuve%20-%20Fortbildungskonzept%20Geschlechterreflektierte%20Arbeit.pdf [21.08.2025].

Debus, Katharina/Laumann, Vivien (2014): Von der Suche nach männlicher Souveränität und natürlicher Weiblich-
keit. Geschlechterreflektierte Rechtsextremismusprävention unter den Vorzeichen von Geschlechteranforderun-
gen und subjektiver Funktionalität. In: Debus, Katharina/Laumann, Vivien (Hrsg.): Rechtsextremismus, Prävention 
und Geschlecht. Düsseldorf: Hans-Böckler-Stiftung. S. 153-177. URL: https://www.boeckler.de/de/faust-detail.
htm?sync_id=HBS-005817 [23.10.2025].

Debus, Katharina/Laumann, Vivien (Hrsg.) (2014): Rechtsextremismus, Prävention und Geschlecht. Vielfalt_Macht_
Pädagogik. Düsseldorf: Hans-Böckler-Stiftung. URL: https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materia-
lien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechts-
extremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20
Laumann.pdf [15.08.2025].

Debus, Katharina/Saadi, Iven (2024): Gestaltung von Ankommens-Situationen in Bildungs-Angeboten zu Diskri-
minierung, Ungleichheit oder polarisierten Themen. URL: https://www.bildungsbausteine.org/projekte/zusammen-
denken-zusammen-handeln/fachtexte [17.10.2025].

Decker, Oliver/Kiess, Johannes/Heller, Ayline/Brähler, Elmar (Hrsg.) (2024): Vereint im Ressentiment. Autoritäre 
Dynamiken und rechtsextreme Einstellungen. Leipziger Autoritarismus Studie 2024. Gießen: Psychosozial-Verlag.

Der Spiegel (2023): Datingtipps vom AfD-Spitzenkandidaten. URL: https://www.spiegel.de/politik/deutsch-
land/maximilian-krah-afd-spitzenkandidat-maximilian-krah-gibt-dating-tipps-a-ecc706b5-515b-43da-bc90-
2e9da0af05d9 [18.08.2025].

Der Standard (2022): Andrew und Tristan Tate: Der Aufstieg und rasante Absturz der frauenhassenden Influencer-
Brüder. URL: https://www.derstandard.de/story/2000142185768/andrew-und-tristan-tate-der-aufstieg-und-ra-
sante-absturz-der [15.01.2025].

Deutsches Institut für Menschenrechte (2019): Das Neutralitätsgebot in der Bildung. Neutral gegenüber rassisti-
schen und rechtsextremen Positionen von Parteien? URL: https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/
user_upload/Publikationen/ANALYSE/Analyse_Das_Neutralitaetsgebot_in_der_Bildung.pdf [15.08.2025].

Dietze, Gabriele (2017): Sexualpolitik. Verflechtungen von Race und Gender. Frankfurt am Main, New York: Campus.

Die Zeit (2025): Britisches Gericht spricht trans Frauen Frauenrechte ab. URL: https://www.zeit.de/politik/aus-
land/2025-04/grossbritannien-gleichstellungsgesetz-supreme-court-trans-frauen [25.08.2025].

Dissens e.V. & Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.) (2012): Geschlechterref-
lektierte Arbeit mit Jungen an der Schule. Texte zu Pädagogik und Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und 
Bildung. Berlin: Dissens e.V. URL: https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Geschlechter-
reflektierte_Arbeit_mit_Jungen_an_der_Schule_Dissens_e.V-3.pdf [21.08.2025].

European Union Agency for Fundamental Rights (2024): LGBTIQ equality at a crossroads – Progress and challenges. 
URL: https://fra.europa.eu/sites/default/files/fra_uploads/fra-2024-lgbtiq-equality_en.pdf [22.08.2025].

Federici, Silvia (2017): Caliban und die Hexe: Frauen, der Körper und die ursprüngliche Akkumulation. 10. Aufl. Wien/
Berlin: Mandelbaum.

femPI Netzwerk (2022): Antifeminismus – Plädoyer für eine analytische Schärfe. Impulspapier. Netzwerk feminis-
tische Perspektiven & Interventionen gegen die (extreme) Rechte. URL: https://fempinetzwerk.wordpress.com/wp-
content/uploads/2022/07/antifeminismus_pladoyer-fur-eine-analytische-scharfe.pdf [25.08.2025].

Ferguson, Michaele L. (2010): Choice Feminism and the Fear of Politics. In: Perspectives on Politics 8, S. 247-253.

Fielitz, Maik/Marcks, Holger (2019): Digital fascism: Challenges for the open society in times of social media. In: 
Berkley Center for Right-Wing Studies Working Paper Series. 

Fielitz, Maik/Marcks, Holger (2020): Digitaler Faschismus: die sozialen Medien als Motor des Rechtsextremismus. 
Berlin: Dudenverlag.

Freund-Möller, Cynthia/Lundström, Nora (2024): Organisierte Trans* Feindlichkeit: Struktur, Verbreitung und 

https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20K%C3%B6nnecke%20Schwerma%20Stuve%20-%20Fortbildungskonzept%20Geschlechterreflektierte%20Arbeit.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Debus%20K%C3%B6nnecke%20Schwerma%20Stuve%20-%20Fortbildungskonzept%20Geschlechterreflektierte%20Arbeit.pdf
https://www.boeckler.de/de/faust-detail.htm?sync_id=HBS-005817
https://www.boeckler.de/de/faust-detail.htm?sync_id=HBS-005817
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.bildungsbausteine.org/projekte/zusammen-denken-zusammen-handeln/fachtexte
https://www.bildungsbausteine.org/projekte/zusammen-denken-zusammen-handeln/fachtexte
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/maximilian-krah-afd-spitzenkandidat-maximilian-krah-gibt-dating-tipps-a-ecc706b5-515b-43da-bc90-2e9da0af05d9
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/maximilian-krah-afd-spitzenkandidat-maximilian-krah-gibt-dating-tipps-a-ecc706b5-515b-43da-bc90-2e9da0af05d9
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/maximilian-krah-afd-spitzenkandidat-maximilian-krah-gibt-dating-tipps-a-ecc706b5-515b-43da-bc90-2e9da0af05d9
https://www.derstandard.de/story/2000142185768/andrew-und-tristan-tate-der-aufstieg-und-rasante-absturz-der
https://www.derstandard.de/story/2000142185768/andrew-und-tristan-tate-der-aufstieg-und-rasante-absturz-der
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/ANALYSE/Analyse_Das_Neutralitaetsgebot_in_der_Bildung.pdf
https://www.institut-fuer-menschenrechte.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/ANALYSE/Analyse_Das_Neutralitaetsgebot_in_der_Bildung.pdf
https://www.zeit.de/politik/ausland/2025-04/grossbritannien-gleichstellungsgesetz-supreme-court-trans-frauen
https://www.zeit.de/politik/ausland/2025-04/grossbritannien-gleichstellungsgesetz-supreme-court-trans-frauen
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Geschlechterreflektierte_Arbeit_mit_Jungen_an_der_Schule_Dissens_e.V-3.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Geschlechterreflektierte_Arbeit_mit_Jungen_an_der_Schule_Dissens_e.V-3.pdf
https://fra.europa.eu/sites/default/files/fra_uploads/fra-2024-lgbtiq-equality_en.pdf
https://fempinetzwerk.wordpress.com/wp-content/uploads/2022/07/antifeminismus_pladoyer-fur-eine-analytische-scharfe.pdf
https://fempinetzwerk.wordpress.com/wp-content/uploads/2022/07/antifeminismus_pladoyer-fur-eine-analytische-scharfe.pdf


132 Dissens

Auswirkungen auf Communitys und Gesellschaft. In: Lüter, Albrecht/Breidscheid, Dana/Konradi, Moritz/Riese, Sarah 
(Hrsg.): Berliner Monitoring queerfeindliche Gewalt, S. 257-301. URL: https://www.lsbti-monitoring.berlin/wp-con-
tent/uploads/Monitoring-2024_Queerfeindliche-Gewalt.pdf [22.08.2025].

Frick, Angela (2023): Männerräume 2.0 – Von roten Pillen, der Manosphere und dem Internet als Brutkasten anti-
feministischer Einstellungen. Eine Publikation des Gunda-Werner-Instituts in der Heinrich-Böll-Stiftung. URL: 
https://antifeminismus-begegnen.de/sites/default/files/2023-03/abds_e_paper_maennerraeume_endf_v3.pdf 
[17.12.2025].

Fütty, Tamás Jules (2022): Transfeindlichkeit zwischen interpersoneller, normativ-institutioneller und intersektio-
naler Gewalt: Verortungen des Gewaltbegriffs. In: Lüter, Albrecht/Breidscheid, Dana/Greif, Philippe/Imhof, Willi/
Konradi, Moritz/Riese, Sarah (Hrsg.): Berliner Monitoring: Trans- und homophobe Gewalt, S. 73-89. URL: https://
www.lsbti-monitoring.berlin/wp-content/uploads/Monitoring-trans-und-homophobe-Gewalt_2022_barrierefrei.
pdf [22.08.2025].

Gago, Verónica (2020): Feminist International: How to Change Everything. London/New York: Verso.

Gill, Rosalind (2018): Die Widersprüche verstehen. (Anti-)Feminismus, Postfeminismus, Neoliberalismus. In: APuZ 
17/2018, S. 12-19. URL: https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/267949/anti-feminismus/ [11.08.2025]. 

Giroux, Henry A. (1983). Theory and resistance in education: A pedagogy of opposition. New York: Bergin and Gar-
vey.

Goel, Urmilla (2020): Freundlichkeit gegenüber Fehlbarkeiten – ein Ansatz für diskriminierungskritische Bildungs-
arbeit. In: Bücken, Susanne/Cadeau, Rayma P./Mecheril, Paul/Schmidt, Bettina/Streicher, Noelia P./Velho, Astride 
(Hrsg.): Migrationsgesellschaftliche Diskriminierungsverhältnisse in Bildungssettings – Analysen, Reflexionen, Kri-
tik. Wiesbaden: Springer VS, S. 147-166. 

Goetz, Judith/Mayer, Stefanie (2023): Introduction. Global Perspectives on Anti-Feminism. In: Goetz, Judith/Mayer, 
Stefanie (Hrsg.): Global Articulations of Anti-Feminism. Far-Right and Religious Attacks on Equality and Diversity. 
Edinburgh: Edinburgh University Press, S. 1-23.

Gomolla, Mechtild (2017): Direkte und indirekte, institutionelle und strukturelle Diskriminierung. In: Scherr, Albert/
Mafaalani, Aladin el/Yüksel, Emine Gökçen (Hrsg.): Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden: Springer VS, S. 133-155.

Hagemann-White, Carol (2006): Sozialisation – Zur Wiedergewinnung des Sozialen im Gestrüpp individualisierter 
Geschlechterbeziehungen. In: Bilden, Helga/Dausien, Bettina (Hrsg.): Sozialisation und Geschlecht. Opladen: Bar-
bara Budrich, S. 71-88.

Haug, Frigga (1981): Erfahrungen in die Krise führen oder: Wozu brauchen die Lernenden die Lehrer? In: Fleischhut, 
Isabel/Auernheimer, Georg/Frank, Norbert (Hrsg.): Die Wertfrage in der Erziehung. Berlin: Argument, S. 67-77.

Haug, Frigga (2003a): Erfahrungen in die Krise führen, oder: Was Lehrende Lernenden nutzen können. In: Haug, 
Frigga (Hrsg.): Lernverhältnisse. Selbstbewegungen und Selbstblockierungen. Hamburg: Argument, S. 59–70.

Haug, Frigga (2003b): Lernverhältnisse: Selbstbewegungen und Selbstblockierungen. Hamburg: Argument.

Haug, Frigga (2020). Erfahrungen in die Krise führen, oder: wie Lehrende Lernenden nützen können. In: Dies.: Die 
Unruhe des Lernens. Berlin: Argument, S. 62-71. 

Haslop, Craig/Ringrose, Jessica/Cambazoglu, Idil/Milne, Betsy (2024): Mainstreaming the Manosphere’s Misogyny 
Through Affective Homosocial Currencies: Exploring How Teen Boys Navigate the Andrew Tate Effect. In: Social 
Media + Society, Jg. 10, Nr. 1, S. 1-11. URL: https://doi.org/10.1177/20563051241228811 [19.08.2025].

Hechler, Andreas/Stuve, Olaf (Hrsg.) (2015): Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Rechts. Opladen, Berlin & 
Toronto: Verlag Barbara Budrich.

Heinemann, Alisha/Mecheril, Paul (2017): Erziehungswissenschaftliche Diskriminierungsforschung. In: Scherr, Al-
bert/Mafaalani, Aladin el/Yüksel, Emine Gökçen (Hrsg.): Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden: Springer VS, S. 
118-130.

Hellmann, Deborah F. (2023): Gewalt gegen Frauen in Deutschland. URL: https://www.bpb.de/themen/gender-di-
versitaet/femizide-und-gewalt-gegen-frauen/518720/gewalt-gegen-frauen-in-deutschland/ [16. 10. 2025].

https://www.lsbti-monitoring.berlin/wp-content/uploads/Monitoring-2024_Queerfeindliche-Gewalt.pdf
https://www.lsbti-monitoring.berlin/wp-content/uploads/Monitoring-2024_Queerfeindliche-Gewalt.pdf
https://antifeminismus-begegnen.de/sites/default/files/2023-03/abds_e_paper_maennerraeume_endf_v3.pdf
https://www.lsbti-monitoring.berlin/wp-content/uploads/Monitoring-trans-und-homophobe-Gewalt_2022_barrierefrei.pdf
https://www.lsbti-monitoring.berlin/wp-content/uploads/Monitoring-trans-und-homophobe-Gewalt_2022_barrierefrei.pdf
https://www.lsbti-monitoring.berlin/wp-content/uploads/Monitoring-trans-und-homophobe-Gewalt_2022_barrierefrei.pdf
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/267949/anti-feminismus
https://doi.org/10.1177/20563051241228811
https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/femizide-und-gewalt-gegen-frauen/518720/gewalt-gegen-frauen-in-deutschland
https://www.bpb.de/themen/gender-diversitaet/femizide-und-gewalt-gegen-frauen/518720/gewalt-gegen-frauen-in-deutschland


Literaturverzeichnis 133

Henninger, Annette (2020): Antifeminismen. ‚Krisen‘-Diskurse mit gesellschaftsspaltendem Potenzial? In: Hennin-
ger, Annette/Birsl, Ursula (Hrsg.): Antifeminismen. ‚Krisen‘-Diskurse mit gesellschaftsspaltendem Potenzial? Biele-
feld: transcript Verlag, S. 9-42.

Henninger, Annette/Backöfer, Ferdinand/Fritzsche, Christopher/Näser-Lather, Marion (2020): Krise der Geschlech-
terverhältnisse oder Krisenrhetorik? Antifeministische Bedrohungsszenarien aus regulationstheoretischer Perspek-
tive. In: Henninger, Annette/Birsl, Ursula (Hrsg.): Antifeminismen. ‚Krisen‘-Diskurse mit Gesellschaftsspaltendem 
Potential? Bielefeld: transcript, S. 335-386.

Hirshman, Linda R. (2006): Get to Work: and Get a Life, Before It’s Too Late. East Rutherford: Penguin Publishing 
Group.

Holzkamp, Klaus (1987): Grundkonzepte der Kritischen Psychologie. In: A. G. Gewerkschaftliche Schulung und Leh-
rerfortbildung (Hrsg.): Wi(e)der die Anpassung. Soltau: Schulze-Soltau, S. 13-19. URL: http://www.kritische-psy-
chologie.de/publikationen/projekt-digitalisierung/einfuhrungstexte-interviews-vortragsmitschriften-einzelthemen/
holzkamp-1985-grundkonzepte-der-kritischen-psychologie/ [23.10.2025].

Holzkamp, Klaus (1990): Worauf bezieht sich das Begriffspaar „restriktive/verallgemeinerte Handlungsfähigkeit“? 
Zu Maretzkys vorstehenden „Anmerkungen“. In: Forum Kritische Psychologie 26, S. 35-45.

hooks, bell (1994): Engaged Pedagogy. In: Dies.: Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom. 
London/New York: Routledge, S. 13-22.

IDZ Jena (2024): Organisierte Trans*feindlichkeit: Konzepte, Akteur*innen, Narrative, Strategien und Gegenstrate-
gien. URL: https://www.idz-jena.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/IDZ-Brosch%C3%BCre_Transfeindlich-
keit.pdf [22.08.2025].

Jones, Payton J./Bellet, Benjamin W./McNally, Richard J. (2020): Helping or Harming? The Effect of Trigger War-
nings on Individuals With Trauma Histories. In: Clinical Psychological Science, 8(5), S. 905-917.

Kaindl, Christina (2009): Über die Unmöglichkeit, emanzipatorische Ziele für Andere zu setzen. Anregung eines 
kritisch-psychologischen Lernbegriffs für linke Bildungsprozesse. In: Mende, Janne/Müller, Stefan (Hrsg.): Emanzi-
pation in der politischen Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag, S. 135-154.

Kalkstein, Fiona/Pickel, Gert/Niendorf, Johanna /Höcker, Charlotte /Decker, Oliver (2022): 8. Antifeminismus und 
Geschlechterdemokratie. In: Decker, Oliver/Kiess, Johannes/Heller, Ayline/Brähler, Elmar (Hrsg.): Autoritäre Dyna-
miken in unsicheren Zeiten. Gießen: Psychosozial-Verlag, S. 245-270.

Kalpaka, Annita (2003): Stolpersteine und Edelsteine in der interkulturellen und antirassistischen Bildungsarbeit. In: 
Stender, Wolfram/Rohde, Georg/Weber, Thomas (Hg.): Interkulturelle und antirassistische Bildungsarbeit. Projekt-
erfahrungen und theoretische Beiträge. Frankfurt/M.: Brandes & Apsel. S. 56–79.

Kimmel, Michael S. (2013): Angry white men: American masculinity at the end of an era. New York: Bold Type Books.

Klemm, Sarah (2018): Empowerment von queeren Jugendlichen in heterogenen Lerngruppen. In: Debus, Katharina/
Laumann, Vivien (Hrsg.): Pädagogik geschlechtlicher, amouröser und sexueller Vielfalt. Zwischen Sensibilisierung 
und Empowerment. Berlin: Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V., S. 145-155. URL: https://interven-
tionen.dissens.de/fileadmin/Interventionen/redakteure/7_Klemm_-_EmpowermentInHeterogGr.pdf [21.08.2025].

Klemm, Sarah/Wittenzellner, Ulla/Saadi, Iven/Debus, Katharina (2022): Folge #12–14: Lernen zu Diskriminierung 
I-III. Im Rahmen des Podcasts „Alles für Alle – Im Dissens mit den herrschenden Geschlechterverhältnissen“ vom 
28.03.2022, 28.04.2022, 06.07.2022. URL: https://dissens.de/podcast [15.08.2022].

Koalitionsvertrag zwischen CDU, CSU und SPD, 21. Legislaturperiode. URL: https://www.koalitionsvertrag2025.de/
sites/www.koalitionsvertrag2025.de/files/koav_2025.pdf [22.08.2025].

Koch, Timo (2023): Nicht in die Falle gehen! Wie die extreme Rechte Narrative gegen das neue Selbstbestimmungs-
gesetz schürt. URL: https://library.fes.de/pdf-files/pbud/20336.pdf [22.08.2025].

Kracher, Veronika (2021): Frauenhassende Online-Subkulturen: Ideologien – Strategien – Handlungsempfeh-
lungen. URL: https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2021/05/Frauenhass_Online.pdf 
[17.12.2025].

https://www.kritische-psychologie.de/1985/grundkonzepte-der-kritischen-psychologie
https://www.kritische-psychologie.de/1985/grundkonzepte-der-kritischen-psychologie
https://www.kritische-psychologie.de/1985/grundkonzepte-der-kritischen-psychologie
https://www.idz-jena.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/IDZ-Broschüre_Transfeindlichkeit.pdf
https://www.idz-jena.de/fileadmin/user_upload/Publikationen/IDZ-Broschüre_Transfeindlichkeit.pdf
https://interventionen.dissens.de/fileadmin/Interventionen/redakteure/7_Klemm_-_EmpowermentInHeterogGr.pdf
https://interventionen.dissens.de/fileadmin/Interventionen/redakteure/7_Klemm_-_EmpowermentInHeterogGr.pdf
https://dissens.de/podcast
https://www.koalitionsvertrag2025.de/sites/www.koalitionsvertrag2025.de/files/koav_2025.pdf
https://www.koalitionsvertrag2025.de/sites/www.koalitionsvertrag2025.de/files/koav_2025.pdf
https://library.fes.de/pdf-files/pbud/20336.pdf
https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/wp-content/uploads/2021/05/Frauenhass_Online.pdf


134 Dissens

Lang, Juliane (2015): Familienpopulismus und Antifeminismus als Kitt zwischen extremer Rechter und ‚Mitte der Ge-
sellschaft‘. Dokumentation des Kongresses „Respekt statt Ressentiment. Strategien gegen Homo- und Transphobie“, 
Berlin 2015. URL: https://www.lsvd.de/de/ct/559-Familienpopulismus-und-Antifeminismus-als-Kitt-zwischen-ex-
tremer-Rechter-und-Mitte-der-Gesellschaft [15.08.2025].

Lang, Juliane (2018): Feminismus von rechts? Neue rechte Politiken zwischen der Forderung nach Frauenrechten und 
offenem Antifeminismus. Hamburg: CJD Nord, Büro Hamburg – Fachbereich Migration, Forschung und Beratung.

Laumann, Vivien (2014): (R)echte Geschlechter? Die Bedeutung von Geschlecht für rechte Ideologien und Lebenswel-
ten. In: Debus, Katharina/Laumann, Vivien (Hrsg.): Rechtsextremismus, Prävention und Geschlecht. Vielfalt_Macht_
Pädagogik. Düsseldorf: Hans-Böckler-Stiftung, S. 19-30. URL: https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/
Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/
Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20
und%20Laumann.pdf [15.08.2025].

Leidig, Eviane (2023): The women of the far right: social media influencers and online radicalization. New York: 
Columbia University Press.

Lengersdorf, Diana/Meuser, Michael (2017): Flexibilität und Reflexivität – Männlichkeiten im globalisierten Kapita-
lismus. In: Lenz, Ilse/Evertz, Sabine/Ressel, Saida (Hrsg.): Geschlecht im flexibilisierten Kapitalismus? Wiesbaden: 
Springer VS.

Lietz, Almuth/Mayer, Sabrina J. (2026): Navigating uncertainty: The role of tolerance for ambiguity in linking per-
sonality traits to ideological variables and radical right voting. In: Personality and Individual Differences, Vol. 248.

LSVD (o.D.): 9 Kritikpunkte an Alice Schwarzers gefährlichen und falschen Thesen zu „Transsexualität“. URL: https://
www.lsvd.de/de/ct/6772-alice-schwarzer-transsexualitaet [22.08.2025].

Makwana, Arti P./Dhont, Kristof/De Keersmaecker, Jonas/Akhlaghi-Ghaffarokh, Parisa/Masure, Marine/Roets, Arne 
(2018): The Motivated Cognitive Basis of Transphobia: The Roles of Right-Wing Ideologies and Gender Role Beliefs. 
In: Sex Roles 79, S. 206-217.

Makwana, Arti P./Dhont, Kristof/García-Sancho, Esperanza/Fernández-Berrocal, Pablo (2021): Are emotionally in-
telligent people less prejudiced? The importance of emotion management skills for outgroup attitudes. In: Journal of 
Applied Social Psychology 51, S. 779-792.

Manne, Kate (2018): Down girl: the logic of misogyny. New York: Oxford University Press.

Manne, Kate (2020): Down girl. Die Logik der Misogynie. Berlin: Suhrkamp.

Markard, Morus (2009): Einführung in die Kritische Psychologie. Hamburg: Argument.

Mayer, Stefanie/Goetz, Judith (2019): Mit Gott und Natur gegen geschlechterpolitischen Wandel. Ideologie und 
Rhetoriken des rechten Antifeminismus. In: FIPU (Hrsg.): Rechtsextremismus. Band 3: Geschlechterreflektierte Per-
spektiven. Wien/Berlin: Mandelbaum Verlag, S. 205-247.

McRobbie, Angela (2010): Top Girls. Feminismus und der Aufstieg des neoliberalen Geschlechterregimes. Wies-
baden: Springer VS. 

Mecheril, Paul (2013): „Kompetenzlosigkeitskompetenz“: Pädagogisches Handeln unter Einwanderungsbedingun-
gen. In: Auernheimer, Georg (Hrsg.): Interkulturelle Kompetenz und pädagogische Professionalität. Wiesbaden: 
Springer VS, S. 15-34.

Meier-Arendt, David (2024): Männlichkeitsvorstellungen maskulinistischer Influencer – als Souveränität verkleide-
ter Konformismus. In: Knes, Stefan/Scambor, Elli (Hrsg.): Zwischen toxischen Influencern und sorgender Männlich-
keit: Geschlechterkonzepte von Burschen und jungen Männern. Graz: Verlag für Jugendarbeit und Jugendpolitik, S. 
45-62.

Meuser, Michael (2008): Ernste Spiele: zur Konstruktion von Männlichkeit im Wettbewerb der Männer. In Rehberg, 
Karl-Siegbert (Hrsg.): Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für 
Soziologie in Kassel 2006. Teilbd. 1 u. 2. Frankfurt am Main: Campus Verlag, S. 5171-5176.

Mobile Beratung gegen Rechtsextremismus Berlin (2016): Jugendarbeit gegen Rechtsextremismus. Integrierte 

https://www.lsvd.de/de/ct/559-Familienpopulismus-und-Antifeminismus-als-Kitt-zwischen-extremer-Rechter-und-Mitte-der-Gesellschaft
https://www.lsvd.de/de/ct/559-Familienpopulismus-und-Antifeminismus-als-Kitt-zwischen-extremer-Rechter-und-Mitte-der-Gesellschaft
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.dissens.de/fileadmin/dissens_home/Materialien/1%20Geschlechterverh%C3%A4ltnisse/1%20B%C3%BCcher%20%26%20Brosch%C3%BCren/Rechtsextremismus%20Pr%C3%A4vention%20Geschlecht%20-%202.%20Auflage%20-%20Debus%20und%20Laumann.pdf
https://www.lsvd.de/de/ct/6772-alice-schwarzer-transsexualitaet
https://www.lsvd.de/de/ct/6772-alice-schwarzer-transsexualitaet


Literaturverzeichnis 135

Handlungsstrategien zur Rechtsextremismus-Prävention und -Intervention bei Jugendlichen. URL: https://www.
mbr-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/MBR_HR_Jugendarbeit_2016_web.pdf [12.08.2025].

Nadal, Kevin L. (2018): Microaggressions and Traumatic Stress. Theory, Research, and Clinical Treatment. Washing-
ton: American Psychological Association.

Osterkamp, Ute (2000): Gesellschaftliche Widersprüche und Rassismus. In: Räthzel, Nora (Hrsg.): Theorien über 
Rassismus. Hamburg: Argument, S. 55-73.

Pärli, Kurt (2017): Rechtswissenschaftliche Diskriminierungsforschung. In: Scherr, Albert/El-Mafaalani, Aladin/Yük-
sel, Gökçen (Hrsg.): Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden: Springer VS, S. 101-116.

Penz, Otto/Sauer, Birgit (2023): Konjunktur der Männlichkeit. Affektive Strategien der autoritären Rechten. Frank-
furt am Main: Campus.

Pickel, Gert/Niendorf, Johanna (2024): Transfeindlichkeit und Ablehnung sexueller und geschlechtlicher Vielfalt in 
Berlin. In: Pickel, Gert/Decker, Oliver/Reimer-Gordinskaya, Katrin (Hrsg.): Der Berlin-Monitor 2023. Berlin in Zeiten 
multipler Krisen. Springen: zuKlampen, S. 90-112.

Pierce, Chester (1970): Offensive Mechanisms. In: Barbour, F. (Hrsg.): The Black Seventies. Boston: Porter Sargent, 
S. 265-282.

Pierce, Chester (1974): Psychiatric Problems of the Black Minority. In: Arieti, S. (Hrsg.): American Handbook of Psy-
chiatry. New York: Basic Books, S. 512-523.

Planert, Ute (1998): Antifeminismus im Kaiserreich: Diskurs, soziale Formation und politische Mentalität. 1. Aufl. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Plan International Deutschland e.V. (Hrsg.) (2023): Spannungsfeld Männlichkeit. So ticken junge Männer zwischen 
18 und 23 Jahren in Deutschland. Hamburg: Plan International Deutschland e.V.

Queer.de (2024): „Trans-Panik“ um zwei Boxerinnen dominiert soziale Netzwerke. URL: https://www.queer.de/de-
tail.php?article_id=50439 [22.08.2025].

Reusch, Max (2021): Mutterschaft als modernisiertes Inklusionsversprechen für Frauen. Extrem rechte Thematisie-
rungen von Mutterschaft vor dem Hintergrund der Krise der sozialen Reproduktion. In: ZRex – Zeitschrift für Rechts-
extremismusforschung 1, S. 228-241.

Reyes, Edme Dominguez/Quintero Ramirez, Cirila/Sheibe Wolff, Cristina (2023): Anti-gender Populism in Latin 
America: The Cases of Mexico and Brazil. In: Journal of Human Security 18, S. 47-58.

Ribeiro, Manoel Horta/Blackburn, Jeremy/Bradlyn, Barry/De Cristofaro, Emiliano/Stringhini, Gianluca (2021): The 
evolution of the manosphere across the web. Proceedings of the International AAAI Conference on Web and Social 
Media, 15, S. 196-207.

Rösch, Viktoria (2025): TradWives. Antifeminismus und die Ikonisierung von Provinzialität in den sozialen Medien. 
In: Niendorf, Johanna/Kalkstein, Fiona/Rodemerk, Fiona/Höcker, Charlotte (Hrsg.): Antifeminismus und Provinziali-
tät. Zur autoritären Abwehr von Emanzipation. Bielefeld: transcript, S. 193-212.

Rosenbrock, Hinrich (2012): Die antifeministische Männerrechtsbewegung. Denkweisen, Netzwerke und Online-
Mobilisierung. Eine Expertise für die Heinrich-Böll-Stiftung. URL: https://www.boell.de/sites/default/files/antifemi-
nistische_maennerrechtsbewegung.pdf [31.10.2025].

Sauer, Birgit (2017): Gesellschaftstheoretische Überlegungen zum europäischen Rechtspopulismus. Zum Erklärungs-
potenzial der Kategorie Geschlecht. In: Politische Vierteljahresschrift, 58 (1), S. 3-22.

Scambor, Elli/Kirchengast, Anna (2014): Zwischen Geschlechterdemokratie und Maennerrechtsbewegung. Ge-
schlechterpolitische Zugänge in der österreichischen Männerarbeit. Graz.

Scherr, Albert (2017): Soziologische Diskriminierungsforschung. In: Scherr, Albert/El-Mafaalani, Aladin/Yüksel, 
Gökçen (Hrsg.): Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden: Springer VS, S. 39-58.

Scherr, Albert/El-Mafaalani, Aladin/Yüksel, Gökçen (2017): Einleitung: Interdisziplinäre Diskriminierungsforschung 

https://www.mbr-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/MBR_HR_Jugendarbeit_2016_web.pdf
https://www.mbr-berlin.de/wp-content/uploads/2021/02/MBR_HR_Jugendarbeit_2016_web.pdf
https://www.queer.de/detail.php?article_id=50439
https://www.queer.de/detail.php?article_id=50439
https://www.boell.de/sites/default/files/antifeministische_maennerrechtsbewegung.pdf
https://www.boell.de/sites/default/files/antifeministische_maennerrechtsbewegung.pdf


136 Dissens

In: Scherr, Albert/El-Mafaalani, Aladin/Yüksel, Gökçen (Hrsg.): Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden: Springer VS, 
S. v-x.

Schmincke, Imke (2015): Das Kind als Chiffre politischer Auseinandersetzung am Beispiel neuer konservativer Pro-
testbewegungen in Frankreich und Deutschland. In: Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene (Hrsg.): Anti-Genderismus. Se-
xualität und Geschlecht als Schauplätze aktueller politischer Auseinandersetzungen. Bielefeld: transcript, S. 93-108.

Scholz, Sylka (2008): Gewaltgefühle: Überlegungen zum Zusammenhang von Männlichkeit, Gewalt und Emotionen. 
In: Feministische Studien, 26(1), S. 85-97.

Scholz, Sylka (2025): Männlichkeitsforschung. Bielefeld: transcript.

Schütz, Alfred (1957/2011): Gleichheit und Sinnstruktur der sozialen Welt. In: Schütz, Alfred (Hrsg.): Relevanz und 
Handeln 2. Konstanz: UVK, S. 171-250.

Shaikh, Nermeen/Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Gayatri Chakravorty Spivak. In: Shaikh, Nermeen (Hrsg.): 
The Present as History. Critical Perspectives on Contemporary Global Power. New York: Columbia University Press, 
S. 172-201.

Sheikh, Alia I. (2008): Posttraumatic growth in trauma survivors. Implications for practice. In: Counseling Psycho-
logy Quarterly, 21, S. 85-97

Sonnenmoser, Marion (2003): Psychoanalyse und Persönlichkeitsstörungen: Bestätigung durch die Neurowissen-
schaft. In: Deutsches Ärzteblatt. 9/2003, S. 415–417. https://www.aerzteblatt.de/archiv/38446/Psychoanalyse-
und-Persoenlichkeitsstoerungen-Bestaetigung-durch-Neurowissenschaft [23.10.2025].

Soto, José A./Dawson-Andoh, Nana A./Belue, Rhonda (2010): The Relationship between Perceived Discrimination 
and Generalized Anxiety Disorder among African Americans, Afro Caribbeans and non-Hispanic Whites. In: Journal 
of anxiety disorders, 25, S. 258-65.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The Postcolonial Critique. Interviews, Strategies, Dialogues. New York: Rout-
ledge, S. 9, 42, 56–57.

Strick, Simon (2021): Rechte Gefühle – Affekte und Strategien des digitalen Faschismus. Bielefeld: transcript.

Stuve, Olaf/Debus, Katharina (2012a): Geschlechtertheoretische Anregungen für eine geschlechterreflektierte Pä-
dagogik mit Jungen. In: Dissens e.V. & Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwerma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.): 
Geschlechterreflektierte Arbeit mit Jungen an der Schule. Texte zu Pädagogik und Fortbildung rund um Jungen, 
Geschlecht und Bildung. Berlin: Dissens e.V., S. 27-42. URL: https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Doku-
mente/Buch/Stuve%20Debus%20-%20Geschlechtertheorie.pdf [21.10.2025].

Stuve, Olaf/Debus, Katharina (2012b): Männlichkeitsanforderungen. Impulse kritischer Männlichkeitstheorie für 
eine geschlechterreflektierte Pädagogik mit Jungen. In: Dissens e.V. & Debus, Katharina/Könnecke, Bernard/Schwer-
ma, Klaus/Stuve, Olaf (Hrsg.): Geschlechterreflektierte Arbeit mit Jungen an der Schule. Texte zu Pädagogik und 
Fortbildung rund um Jungen, Geschlecht und Bildung. Berlin: Dissens e.V., S. 43-60. URL: https://jus.dissens.de/
fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Stuve%20Debus%20-%20M%C3%A4nnlichkeitsanforderungen.pdf 
[21.08.2025].

Sue, Derald Wing (2010): Microaggressions, Marginality and Oppression. An Introduction. In: Ders. (Hrsg.): Micro-
aggressions and Marginality. Manifestation, Dynamics, and Impact. New Jersey: John Wiley & Sons, S. 3-23.

Süddeutsche Zeitung (2023): Lieb dich. URL: https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/politik/maedchen-bo-
dy-positivity-koerper-teenager-e249572/?reduced=true [11.08.2025].

taz (2025): Brutal jung. URL: https://taz.de/Rechtsextreme-Jugendszene/!6076353/ [21.08.2025].

Täubrich, Malte/Busche, Mart/Hartmann, Jutta/Könnecke, Bernard (2022): Sexualisierte Gewalt gegen trans*, inter* 
und nicht-binäre Menschen. Eine weitgehende Leerstelle in der Gewaltforschung. In: Doll, Daniel/Kavemann, Bar-
bara/Nagel, Bianca/Etzel, Adrian (Hrsg.): Beiträge zur Forschung zu Geschlechterbeziehungen, Gewalt und privaten 
Lebensformen. Opladen: Verlag Barbara Budrich.

Terkessidis, Mark (1998): Psychologie des Rassismus. Opladen [u.a.]: Westdt. Verl.

https://www.aerzteblatt.de/archiv/38446/Psychoanalyse-und-Persoenlichkeitsstoerungen-Bestaetigung-durch-Neurowissenschaft
https://www.aerzteblatt.de/archiv/38446/Psychoanalyse-und-Persoenlichkeitsstoerungen-Bestaetigung-durch-Neurowissenschaft
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Stuve%20Debus%20-%20Geschlechtertheorie.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Stuve%20Debus%20-%20Geschlechtertheorie.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Stuve%20Debus%20-%20M%C3%A4nnlichkeitsanforderungen.pdf
https://jus.dissens.de/fileadmin/JuS/Redaktion/Dokumente/Buch/Stuve%20Debus%20-%20M%C3%A4nnlichkeitsanforderungen.pdf
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/politik/maedchen-body-positivity-koerper-teenager-e249572/?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/politik/maedchen-body-positivity-koerper-teenager-e249572/?reduced=true
https://taz.de/Rechtsextreme-Jugendszene/!6076353/


137

TGEU (2024): Will the cycle of violence ever end? TGEU’s Trans Murder Monitoring project crosses 5,000 cases. 
URL: https://tgeu.org/will-the-cycle-of-violence-ever-end-tgeus-trans-murder-monitoring-project-crosses-
5000-cases/ [27.08.2025].

The Guardian (2022): Inside the violent, misogynistic world of TikTok’s new star, Andrew Tate. URL: https://
www.theguardian.com/technology/2022/aug/06/andrew-tate-violent-misogynistic-world-of-tiktok-new-star 
[19.08.2025].

Torres, Lucas/Driscoll, Mark W./Burrow, Anthony L. (2010): Racial Microaggressions and Psychological Functioning 
Among Highly Achieving African-Americans. A Mixed-Methods Approach. In: Journal of Social and Clinical Psycho-
logy: Vol. 29, No. 10, S. 1074-1099.

Van Hiel, Alain/De Keersmaecker, Jonas/Onraet, Emma/Haesevoets, Tessa/Roets, Arne/ Fontaine, Johnny R.J. 
(2019): The relationship between emotional abilities and right-wing and prejudiced attitudes. In: Emotion 19(5), S. 
917-922. 

Wallner, Claudia (2009): Mädchenarbeit: vom Feminismus zum Genderansatz? In: Dachverband offene Jugendarbeit 
Schweiz (Hrsg.): Info Animation, 4/2009, S. 6-11.

Weiß, Volker (2017): Die autoritäre Revolte – Die Neue Rechte und der Untergang des Abendlandes. Stuttgart: 
Klett-Cotta.

Wescott Roberts, Mary/Zhao, Shuang (2024): The problem of anti-feminist ‘manfluencer’ Andrew Tate in Australian 
schools: Women teachers’ experiences of resurgent male supremacy. In: Gender and Education, 36(2), S. 167-182. 
URL: https://doi.org/10.1080/09540253.2023.2292622 [19.08.2025].

Wittenzellner, Ulla (2021): Toxische Männlichkeit – ein problematisches Konzept? In: Boykott Magazin #1. Berlin: 
Zweifelnde Amateure e.V. URL: https://www.boykott-magazin.de/artikel/toxische-m%C3%A4nnlichkeit-ein-pro-
blematisches-konzept/ [19.08.2025].

Wittenzellner, Ulla/Klemm, Sarah/Saadi, Iven/Debus, Katharina (2022): Folge #12: Emotionen im Lernen zu Dis-
kriminierung. Im Rahmen des Podcasts „Alles für Alle – Im Dissens mit den herrschenden Geschlechterverhältnissen“ 
von Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. URL: https://dissens.de/podcast [27.08.2025]. 

Y-Kollektiv (2023): Emotionale Manipulation. Werden Frauen auf OnlyFans ausgebeutet? URL: https://www.
ardmediathek.de/video/y-kollektiv/emotionale-manipulation-werden-frauen-auf-onlyfans-ausgebeutet/ard/
Y3JpZDovL3JhZGlvYnJlbWVuLmRlLzA3NDQxZjYzLThhZjgtNGYyNS05YTI0LTBlZDQ3OTZmNTIzYy9lcGlz-
b2RlL3VybjphcmQ6c2hvdzo2MjA5YjVhYmQ4ODZhN2Fj [19.08.2025].

Literaturverzeichnis

https://tgeu.org/will-the-cycle-of-violence-ever-end-tgeus-trans-murder-monitoring-project-crosses-5000-cases
https://tgeu.org/will-the-cycle-of-violence-ever-end-tgeus-trans-murder-monitoring-project-crosses-5000-cases
https://www.theguardian.com/technology/2022/aug/06/andrew-tate-violent-misogynistic-world-of-tiktok-new-star
https://www.theguardian.com/technology/2022/aug/06/andrew-tate-violent-misogynistic-world-of-tiktok-new-star
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09540253.2023.2292622
https://www.boykott-magazin.de/artikel/toxische-m%C3%A4nnlichkeit-ein-problematisches-konzept
https://www.boykott-magazin.de/artikel/toxische-m%C3%A4nnlichkeit-ein-problematisches-konzept
https://dissens.de/podcast
https://www.ardmediathek.de/video/y-kollektiv/emotionale-manipulation-werden-frauen-auf-onlyfans-ausgebeutet/ard/Y3JpZDovL3JhZGlvYnJlbWVuLmRlLzA3NDQxZjYzLThhZjgtNGYyNS05YTI0LTBlZDQ3OTZmNTIzYy9lcGlzb2RlL3VybjphcmQ6c2hvdzo2MjA5YjVhYmQ4ODZhN2Fj
https://www.ardmediathek.de/video/y-kollektiv/emotionale-manipulation-werden-frauen-auf-onlyfans-ausgebeutet/ard/Y3JpZDovL3JhZGlvYnJlbWVuLmRlLzA3NDQxZjYzLThhZjgtNGYyNS05YTI0LTBlZDQ3OTZmNTIzYy9lcGlzb2RlL3VybjphcmQ6c2hvdzo2MjA5YjVhYmQ4ODZhN2Fj
https://www.ardmediathek.de/video/y-kollektiv/emotionale-manipulation-werden-frauen-auf-onlyfans-ausgebeutet/ard/Y3JpZDovL3JhZGlvYnJlbWVuLmRlLzA3NDQxZjYzLThhZjgtNGYyNS05YTI0LTBlZDQ3OTZmNTIzYy9lcGlzb2RlL3VybjphcmQ6c2hvdzo2MjA5YjVhYmQ4ODZhN2Fj
https://www.ardmediathek.de/video/y-kollektiv/emotionale-manipulation-werden-frauen-auf-onlyfans-ausgebeutet/ard/Y3JpZDovL3JhZGlvYnJlbWVuLmRlLzA3NDQxZjYzLThhZjgtNGYyNS05YTI0LTBlZDQ3OTZmNTIzYy9lcGlzb2RlL3VybjphcmQ6c2hvdzo2MjA5YjVhYmQ4ODZhN2Fj


138 Dissens

Impressum
Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Diskriminierung und Rechtsextremismus  

Herausgeberinnen
Sarah Klemm & Ulla Wittenzellner 
Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. 
Allee der Kosmonauten 67 
12681 Berlin 
dissens.de 

Bestellung dieser Broschüre unter
bestellung@dissens.de 

Projekt
Schnittstelle Geschlecht – 
Geschlechterreflektierte Bildung  
als Prävention von Sexismus,  
Vielfaltsfeindlichkeit und Rechtsextremismus 
schnig.dissens.de 

Eigenverlag
Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V.

Gestaltung
aufsiemitgebrüll  
aufsiemitgebruell.de 

Druck 
dieUmweltDruckerei GmbH

ISBN: 978-3-941338-39-5  
© �2025 Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V., Berlin, 1. Auflage

Diese Broschüre wurde im Rahmen des Projekts „Schnittstelle Geschlecht – Geschlechterreflektierte 
Bildung als Prävention von Sexismus, Vielfaltsfeindlichkeit und Rechtsextremismus“ von Dissens –  
Institut für Bildung und Forschung e.V. erarbeitet. 

Die Texte „Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung“, „Verletz-
lichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit“ und „Wünsche an die 
Arbeitsweise“ sind Ergebnis einer Kooperation des Projekts „as_ra – Intersektional gegen Rassismus 
und Antisemitismus“ von BildungsBausteine e.V. (https://www.bildungsbausteine.org) und des 
Projekts „Schnittstelle Geschlecht – Geschlechterreflektierte Bildung als Prävention von Sexismus, 
Vielfaltsfeindlichkeit und Rechtsextremismus“ von Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V.

Beide Projekte werden gefördert von der Berliner Senatsverwaltung für Arbeit, Soziales, Gleich-
stellung, Integration, Vielfalt und Antidiskriminierung im Rahmen des Landesprogramms gegen 
Rechtsextremismus, Rassismus und Antisemitismus.

Das Projekt „as_ra – Intersektional gegen Rassismus und Antisemitismus“ wird darüber hinaus 
gefördert vom Bundesministerium für Bildung, Familie, Senioren, Frauen und Jugend im Rahmen 
des Bundesprogramms „Demokratie leben!“ sowie vom Beauftragten der Landesregierung  
Baden-Württemberg gegen Antisemitismus und für jüdisches Leben.

Die Veröffentlichung stellt keine Meinungsäußerung der Fördermittelgeber*innen dar. 
Für inhaltliche Aussagen tragen die Autor*innen die Verantwortung.

Danksagung
Wir bedanken uns bei allen Kolleg*innen von Dissens – Institut für Bildung und Forschung e.V. 
und darüber hinaus und allen Teilnehmer*innen unserer Bildungsveranstaltungen, mit denen 
wir die Themen dieser Broschüre in den letzten Jahren diskutiert und weitergedacht haben.  
Besonderen Dank an Katharina Debus, Iven Saadi, Yannik Markhof, Johanna Rükgauer,  
Till Dahlmüller, Lino Köhler und David Gelhaar für die schöne Zusammenarbeit und für eure 
Beiträge zu dieser Veröffentlichung. 

Vielen Dank an Jana Haskamp und Johanna Montanari für das Lektorat, an aufsiemitgebrüll  
für das Layout und dieUmweltDruckerei GmbH für den Druck dieser Handreichung.

Schließlich bedanken wir uns für die Förderung unseres Projekts durch die Berliner Senats-
verwaltung für Arbeit, Soziales, Gleichstellung, Integration, Vielfalt und Antidiskriminierung 
im Rahmen des Landesprogramms gegen Rechtsextremismus, Rassismus und Antisemitismus.

Sarah Klemm & Ulla Wittenzellner



139Literaturverzeichnis



dissens.de


	Einleitung
	Geschlechterreflektierte Pädagogik gegen Diskriminierung und Rechtsextremismus
	Diskriminierung  
	Mikroaggressionen   
	Rechtsextremismus, rechte Geschlechterpolitiken und antiegalitäre Geschlechterbilder – wovon sprechen wir?
	Geschlechter-reflektierte Pädagogik
als Prävention

	Geschlechterreflektierte Pädagogik
	Prävention von Diskriminierung und Gewalt durch Geschlechterreflektierte Pädagogik
	Intersektionalität, Kreuz-Hierarchien und Problemscheinwerfer in der pädagogischen Arbeit zu Geschlechterverhältnissen
	(An)Erkennen – Entlasten – Fördern – Begrenzen/Bestärken: vier Säulen der Geschlechterreflektierten Pädagogik
	Gestaltung von Lernsettings

	Einleitung: Lernen zu Diskriminierung 
	Umgang mit Emotionen und Krisenhaftigkeit im Lernen zu Diskriminierung 
	Warum verhalten sich Menschen diskriminierend?
	Verletzlichkeit und Diskriminierung – Safer und Braver Spaces in der Bildungsarbeit 
	Aktuelle Phänomene antiegalitärer Geschlechterpolitiken

	Rechte Geschlechterbilder 
	Trans*feindlichkeit 
	(Neue) Spielarten des Antifeminismus  
	Maskulinistische Influencer  
	Antifeministische Deutungsmuster zu geschlechtsbezogener Gewalt  
	Methodik-Didaktik

	Verlustspur des Subjekts 
	Handlungspolygon
	„Echte Männer“ vs. echte Männer
	Eine Geschichte zu einem meiner Namen
	Wünsche an die Arbeitsweise
	Selbstreflexion I: 
	Meine Haltung zu meinen Adressat*innen
	Selbstreflexion II: Emotionen im Lernen zu Diskriminierung und zu Geschlechterverhältnissen
	Literaturverzeichnis

